
Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

Karol Kuźmicz 

Uniwersytet w Białymstoku 

ORCID: 0000-0002-3914-5499 

k.kuzmicz@uwb.edu.pl 

 

Dlaczego nie jest możliwa utopia bez prawa? 

 

ABSTRAKT 

 

Charakter naukowo-dydaktyczny artykułu wiąże się z próbą odpowiedzi na postawione w tytule pytanie 

o to, czy możliwa jest utopia bez prawa. Argumenty teoretyczne podane przez autora prowadzą do udzielenia 

odpowiedzi twierdzącej, a zarazem tezy, iż nie ma w gruncie rzeczy utopii bez prawa. Prawo nie tylko jest obec-

ne w utopiach, zarówno pozytywnych, jak i negatywnych (antyutopiach i dystopiach), lecz także w znaczącym 

stopniu decyduje o ich istnieniu i funkcjonowaniu. W rezultacie wiąże to myślenie utopijne z rzeczywistością. 

Każda odpowiedź na powyższe pytanie jest więc możliwa i w dyskursie naukowym zasadna. Jednakże autor 

uzasadnia, że w przypadku zdecydowanej większości utopii społecznych jakieś prawo zazwyczaj obowiązuje, 

a nawet musi w nich być. Istotą prawa w utopiach jest bowiem sprawiedliwość, a tej nie ma bez mądrości. Taki 

właśnie stosunek do prawa przejawia się w Biblii. Takie przesłanie niosą również zasady prawa rzymskiego oraz 

wynika ono z filozoficzno-prawnej refleksji. Przywołując poglądy m.in. Platona, Immanuela Kanta, Rudolfa von 

Iheringa, Gustava Radbrucha, Karla R. Poppera i Bronisława Baczko, autor wskazuje na prawo jako ważny 

element świata utopii, który je współtworzy, podobnie jak ma wpływ na rzeczywistość. Nie ma zatem utopii bez 

prawa jako idei sprawiedliwości wcielanej w życie społeczne ludzi będących istotami rozumnymi. 

 

Słowa kluczowe: utopia; prawo; myślenie utopijne; rzeczywistość; dyskurs naukowy; prawo rzymskie; 

sprawiedliwość 

 

Etiam latrones suis legibus parent / 

Nawet zbóje mają swoje prawa. 

(Cicero) 

 

WPROWADZENIE 

 

Tytułowe pytanie jest bardzo proste, jednakże odpowiedź na nie wcale nie musi taka 

być. Przeciwnie, zwłaszcza w dyskursie akademickim każda odpowiedź na to pytanie jest 

możliwa i jak najbardziej zasadna, zawsze wymaga jednak należytego uzasadnienia. Przygo-

towując swoją odpowiedź na nie, zdecydowałem się zwrócić szczególną uwagę na trzy za-

gadnienia związane z problematyką dotyczącą aksjologii prawa, a zwłaszcza w kontekście 

jego absolutyzmu i nihilizmu. Pierwsze zagadnienie wiąże się z instrumentalizacją prawa 

w utopiach oraz ścisłych i nierozerwalnych relacjach zachodzących pomiędzy prawem a poli-

tyką. Drugie dotyczy pojęcia bezprawia, będącego zawsze wynikiem instrumentalnego trak-

towania prawa, a ostatecznie także niesprawiedliwości. Trzecie natomiast to odpowiedź na 

filozoficzno-prawne pytanie o to, jakie powinno być prawo i co na ten właśnie temat można 

znaleźć w utopiach. Udzielając odpowiedzi przeczących, należy zdać sobie sprawę z tego, że 

w utopiach pojęcie prawa jako takiego jest rozumiane bardzo szeroko. Nie ma zatem utopii 

bez prawa w ogóle, czyli prawa ujmowanego w pierwszej kolejności jako pewnego rodzaju: 

zasady, reguły i normy dotyczącej życia ludzi jako zarazem istot społecznych i rozumnych. 

Witold Parniewski, podając definicję utopii, podkreślił, że jest to 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

świat oparty na zasadach całkowicie odmiennych od tych, które rządzą światem realnym, rzeczywistość 

alternatywna w stosunku do tego, co prawdziwe, niedoskonałe i empirycznie sprawdzalne. Utopia to także wyraz 

aktu myślowego, wyrastający z tęsknoty za doskonałością, ładem, porządkiem, za miejscami i czasami szczęśli-

wymi
1
. 

 

Według autora może ona być przy tym objawiona na różne sposoby: 

 

[…] może być zawarte w traktatach społecznych, teoriach moralnych, systemach wychowawczych, 

w projektach (konstytucji, państwa, prawa), mających na celu doskonalenie form współżycia społecznego, prze-

kształcenie ludzkości od podstaw, w dziełach naukowych i filozoficznych, w ideach, religiach, mitach, w legen-

dach, podaniach i baśniach, w literaturze pięknej i sztuce
2
. 

 

W powyższym kontekście można odpowiedź przeczącą rozwinąć, mówiąc dalej, że 

nie ma utopii bez prawa jako pewnego rodzaju katalogu najczęściej ściśle określonych naka-

zów i zakazów bądź obywatelskich uprawnień i obowiązków. Można mówić także o prawie 

w utopiach jako katalogu przyrodzonych, uniwersalnych, wiecznych i niezbywalnych praw 

przysługujących każdej jednostce ludzkiego gatunku, dzisiaj utożsamianych z prawami czło-

wieka. Nie ma wreszcie utopii bez prawa jako nośnika rozmaitych wartości wyższych i tych 

republikańskich, demokratycznych, liberalnych, egalitarnych, socjalistycznych czy komuni-

stycznych, ale przede wszystkim tych zwanych ideami, takich jak: sprawiedliwość, słuszność, 

dobro, piękno, prawda, pokój itp. 

Poza tym od kiedy powstają utopie społeczne, to ewidentnie przyczyniają się do kre-

owania nowych czy też do rozwoju i reformowania istniejących już gałęzi prawa. W pierw-

szym rzędzie można w nich dostrzec harmonijne współistnienie prawa dotyczącego interesu 

wspólnotowego – publicznego, a także prawa dotyczącego interesu indywidualnego – pry-

watnego. Najczęściej jednak są eksponowane regulacje związane zwłaszcza z materialnym 

prawem karnym i prawem cywilnym, co prowadzi do specjalizacji w ramach tych praw, jakie 

znamy w prawie współcześnie obowiązującym, jak np. prawo penitencjarne, prawo policyjne, 

prawo małżeńskie, prawo rodzinne, prawo rzeczowe, prawo spadkowe, prawo pracy i szereg 

praw socjalnych. Jest to o tyle istotne, ponieważ prawo w utopiach staje się zbiorem nowator-

skich idei i pomysłów dla realnego systemu prawa, np. w procesie stanowienia prawa dla 

ustawodawcy może być ujmowane jako prawo de lege ferenda, jest bowiem nośnikiem no-

wych instytucji i rozwiązań prawnych, które można byłoby wprowadzić w życie i zastosować 

w praktyce. W ten sposób prawo w utopiach stanowi element nadający realny sens przesłaniu 

ideowemu samej utopii. Nie ma zatem mowy o realizowaniu założeń utopii bez prawa, co 

należy uznać za warunek konieczny realizowania utopii. Doskonałe prawo staje się owym 

warunkiem koniecznym dla istnienia, stworzenia czy zorganizowania doskonałego świata. 

Prawo jest nie tylko elementem łączącym dwa światy (utopii z rzeczywistością) – niczym 

pomost, lecz przede wszystkim prawo przenika te dwa światy i istnieje w nich obu, wywiera-

jąc na nie wpływ i je kształtując. 

W powyższym kontekście jednym z głównych przesłań utopii społecznych okazuje się to, że 

można żyć w lepszym świecie i należy próbować go poprawiać. Podobnie jak prawo można 

                                                           
1
 W. Parniewski, Szkice z dziejów myśli utopijnej (Od Platona do Zinowjewa), Łódź 2000, s. 11. 

2
 Ibidem. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

więc również świat w zasadzie dowolnie modelować. Problemem przy tym pozostaje to, że 

o wiele łatwiej jest zmienić świat poprzez prawo niż zmienić czy raczej stworzyć tzw. nowego 

człowieka. Utopie zazwyczaj podają proste recepty, przyjmując, że pierwszym krokiem 

w celu uczynienia tego świata lepszym pozostaje wprowadzenie nowego albo zmiana dotych-

czas obowiązującego porządku prawego. Wiąże się to z większą wiarą w możliwości, jakie 

daje w tym względzie prawo, niż z wiarą w samego człowieka. Bardzo łatwo jest przy tym 

zmieniać prawo, trudniej zaś poprawiać świat, a najtrudniej jest uczynić lepszym człowieka. 

Większość utopistów, kreując swoje wymyślone światy, nie miała jednak wątpliwości, że to 

właśnie prawo posiada największą moc oddziaływania na ludzi jako istoty rozumne, pragnące 

ułożyć sobie wzajemne relacje na jak najlepszych zasadach. Co ciekawe, praktyka takiego 

działania, związana bezpośrednio z instrumentalnym traktowaniem prawa, doprowadziła do 

identycznego podejścia do świata, a w rezultacie do przedmiotowego traktowania człowieka. 

 

INSTRUMENTALIZACJA PRAWA W UTOPIACH 

 

W relacjach państwo i prawo, które uznaje się za relacje bezsprzeczne, nadal dysku-

syjną kwestią pozostaje chociażby fakt dotyczący wagi i konsekwencji wzajemnego na siebie 

oddziaływania. Z jednej strony „prawo jest aktywnym instrumentem działań politycznych”, 

a z drugiej „prawo też oddziałuje na państwo, gdyż utrwala wartości istotne dla życia spo-

łecznego, które wpływają na politykę państwa”
3
. Dlatego za Lechem Morawskim należy 

uznać, że wszystko co nieinstrumentalne wiąże się ze sferą rozmaitych wartości, w tym prze-

de wszystkim „wyrazu sprawiedliwości, społecznego potępienia czynów moralnie nagan-

nych”
4
. W powyższym kontekście „może to oznaczać, że wszystko, co nie jest instrumental-

ne, pozostaje w sferze aksjologii prawa – ocen niezrelatywizowanych instrumentalnie”
5
. 

Z kolei zdaniem Marka Safjana szczególnie silna jest konotacja aksjologiczna reguł określają-

cych zasady w państwie prawa, powodując, że naruszenie wartości, których realizacji służą, 

może (a raczej powinno) być postrzegane jako naruszenie tych zasad
6
. Według niego „na 

pewnym poziomie funkcjonowania instytucji państwa prawa nie da się już bowiem oddzielić 

sfery formalnej od sfery aksjologii”
7
. 

Nie bez przyczyny Bronisław Baczko (1924–2016), wskazując ideał oświeceniowego 

utopisty, pisał, że jest to „marzyciel polityczny tworzący chimeryczne projekty prawodaw-

stwa doskonałego”
8
. Owa „chimeryczność” wyrasta z „tęsknoty za społeczeństwem logicz-

nym, spójnym, przejrzystym, a także z przekonania, że życie społeczne można dowolnie 

                                                           
3
 E. Zieliński, Nauka o państwie i polityce, Warszawa 2006, s. 69. 

4
 L. Morawski, Instrumentalizacja prawa (zarys problemu), „Państwo i Prawo” 1996, z. 6, s. 23. 

5
 S. Kaźmierczyk, Założenia metodologiczne rozważań o relacjach między prawem w znaczeniu instrumentalnym 

a prawem w znaczeniu pozainstrumentalnym, [w:] Z zagadnień teorii i filozofii prawa. Instrumentalizacja pra-

wa, red. A. Kozak, Wrocław 2000, s. 18. 
6
 M. Safjan, Państwo a wartości etyczne. Prawo i polityka, [w:] Prawo a polityka. Materiały z konferencji Wy-

działu Prawa i Administracji Uniwersytetu Warszawskiego, która odbyła się 24 lutego 2006 roku, red. M. Zubik, 

Warszawa 2007, s. 25. 
7
 Ibidem. 

8
 B. Baczko, Światła utopii, przeł. W. Dłuski, Warszawa 2016, s. 47. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

przeobrażać i racjonalizować”
9
. Aby przeobrazić i zracjonalizować życie, a jest to trudne 

i w dosłownym sensie utopijnym właściwie niemożliwe, można na pewno właściwie dowol-

nie przeobrażać prawo, ale niekoniecznie je racjonalizując. 

 Jeśli twierdzimy, że jakieś prawo w utopiach zawsze obowiązuje, to jest ono z pewno-

ścią traktowane jako narzędzie. Jednakże instrumentalne podejście do prawa w utopiach nale-

ży – jak zaznaczyłem wyżej – uznać za konieczne, ale zarazem za potencjalnie niebezpieczne, 

a nawet szkodliwe. Chodzi tu nie tylko o dwa skrajne sposoby instrumentalnego podejścia do 

prawa, czyli o absolutyzm prawa i nihilizm prawny, lecz także o trzeci sposób podmiotowego 

traktowania prawa, który jest związany z jego relatywizowaniem. Każdy sposób instrumen-

talnego traktowania prawa zatem sprawia, że oddala się ono od swojego najważniejszego ide-

ału, czyli od sprawiedliwości. Często w imię urzeczywistniania innych ideałów prawa niż 

sprawiedliwość prawo, choć pozornie nie traci swojego obowiązywania, to jednak traci swoją 

istotę i aksjologiczny sens. Pozbawione wartości, jaką jest sprawiedliwość, przestaje być osta-

tecznie – jak twierdził Gustav Radbruch (1878–1949) – prawem, zwłaszcza tym, które w filo-

zoficzno-prawnym rozumieniu powinno obowiązywać
10

. 

Odpowiedź twierdząca na tytułowe pytanie, a zakładająca możliwość utopii spo-

łecznej bez prawa, jest jak najbardziej zasadna i da się obronić w dyskursie akademickim, 

jak wszystko co teoretyczne. Natomiast praktycznie w utopii bez prawa nie sposób znaleźć 

sensu, zwłaszcza wtedy gdy utopię odnosi się do życia ludzi ujmowanych jako istoty ro-

zumne i społeczne jednocześnie, a tak zazwyczaj do ludzi podchodzili utopiści. Utopizm 

zakorzeniony jest przecież w idealizmie filozoficznym, przez co przedmiot i metoda obu są 

tożsame, gdyż opierają się na ideach jako konstruktach umysłu
11

. Czy jednak utopie zaw-

sze mają bądź powinny mieć sens? Jak podaje Charles Rihs, „filozofowie utopiści nie roz-

wijali swoich systemów wyłącznie a priori”. Jego zdaniem było wprost przeciwnie, ich 

koncepcje człowieka, natury ludzkiej, sprawiedliwości, rozumności, równości politycznej 

i społecznej nie stanowią bowiem zamkniętych konstrukcji teoretycznych, lecz zawsze 

wiążą się z tym, co praktyczne i odnoszą się do rzeczywistości
12

. Historyczne przykłady 

wskazują, że nie ma innego sposobu realizacji utopii, nawet podjęcia jej próby, niż za  po-

mocą prawa. Tym bardziej, że ów sposób należy uznać za najprostszy i najefektywniejszy. 

Ideologia komunistyczna jest tego najlepszym przykładem, gdyż w swojej doktrynie zakła-

dała nihilizm prawny, kres państwa, wolność i równość społeczeństwa bezklasowego, 

a w praktyce politycznej, związanej z rewolucją proletariacką, coraz bardziej odchodziła 

od tego, co deklarowała w pismach Marksa i Engelsa, a później bolszewików zwyciężają-

cych w rewolucji październikowej
13

. W ich rozumieniu komunizm miał nie być utopią, bo 

był do urzeczywistnienia, a jednak – nieosiągnięty – utopią pozostał
14

. W ten sposób ko-

                                                           
9
 Idem, Wyobrażenia społeczne. Szkice o nadziei i pamięci zbiorowej, przeł. M. Kowalska, Warszawa 1994, 

s. 155–156. 
10

 Zob. M. Szyszkowska, Europejska filozofia prawa, Warszawa 1993, s. 2–3, 83–94. 
11

 Por. Ł. Stefaniak, Utopizm. Źródła myślowe i konsekwencje cywilizacyjne, Lublin 2011, s. 11, 140. 
12

 Por. Ch. Rihs, Les philosophes utopistes: le mythe de la cite communautaire en France au XVIIIe siècle, Paris 

1970, s. 241. 
13

 Zob. A. Bosiacki, Utopia, władza, prawo. Doktryna i koncepcje prawne „bolszewickiej” Rosji 1917–1921, 

Warszawa 1999. 
14

 Por. K. Kuźmicz, Istota utopii komunizujących, [w:] Oblicza utopii, obłudy i zakłamania, red. W. Łysiak, t. 1, 

Poznań 2013, s. 45–61. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

munizm w swojej praktyce stanowienia i stosowania prawa był od początku utopią traktu-

jącą prawo jak narzędzie, przede wszystkim w ideologicznej i politycznej walce o władzę. 

Historycznie jego droga wiodła od deklarowanego nihilizmu prawnego ku coraz wyraźniej 

widocznej absolutyzacji prawa
15

. 

Instrumentalnego traktowania prawa, nastawionego na zapewnienie przede wszystkim 

bezpieczeństwa bądź osiąganie ściśle określonych celów, zwłaszcza tych politycznych, które 

można traktować jako doraźne, nigdy nie będzie można uznać za sprawiedliwe. Franciszek 

Ryszka (1924–1998) ostrzegał przed tym, jak w majestacie prawa, ale nie w majestacie spra-

wiedliwości, rodzi się autorytaryzm bądź totalitaryzm. Na przykładzie III Rzeszy można za 

nim powiedzieć, że w zakresie stanowienia prawa wszystko „zaczyna się od ujednolicenia 

mechanizmu, od centralizacji politycznej i polityczno-prawnej. Równolegle do niej przebiega 

proces podporządkowywania życia społecznego przez państwo. Sprawa jest jasna: to pań-

stwo, państwo faszystowskie podporządkowuje sobie wszystkie przejawy życia i państwo 

etatyzuje”
16

. Przywołując stanowisko F. Grimma, profesora prawa i zadeklarowanego nazisty, 

Ryszka podkreślał również to, że nieszczęściem wymiaru sprawiedliwości w ówczesnych 

Niemczech było jego upolitycznienie, gdyż wszelkie wynikające z tego zło zaczęło się od 

celowego pomieszania polityki z wymiarem sprawiedliwości
17

. Połączenie to, korzystne za-

zwyczaj dla sprawujących władzę, raczej niewiele ma wspólnego ze sprawiedliwością. Z ko-

lei zdaniem Jerzego Oniszczuka praktyka faszyzmu zakwestionowała w czasach Radbrucha 

utopijne przekonanie, że jedynie rozumne ustawy są prawem i nie można stworzyć nieracjo-

nalnych i niesprawiedliwych ustaw, które godziłyby w wolność człowieka
18

. 

Na przykładzie ideologii komunistycznej i nazistowskiej jako ideologii totalitarnych 

najlepiej z perspektywy historycznej widać, do czego prowadzi każde instrumentalne trakto-

wanie prawa. Cechuje ono bowiem rządy antydemokratyczne, czyli totalitarne oraz wszelkie-

go rodzaju dyktatury i tyranie, ale także wiąże się z podejściem rewolucyjnym do prawa. Jest 

to o tyle istotne, że różne utopie biorą czynny udział praktycznie w każdym „święcie rewolu-

cyjnym”
19

, odciskając swoje piętno zarówno na nowo tworzonym prawie, jak i na życiu zwy-

kłych ludzi, zmieniając je chyba faktycznie częściej w piekło niż w niebo. Według Harolda 

Bermana rewolucja polega właśnie na zmianie dotychczas obowiązującego prawa; ma ona 

przy tym charakter systemowy, czyli jest zmianą zasadniczą, gwałtowną i trwałą
20

. Zawsze 

zamienia stary porządek prawny na nowy, zakładając przy tym, że na lepszy (właściwszy) dla 

danego czasu, miejsca i żyjących w nim ludzi. Zresztą już Platon (427–347 r. p.n.e.) na pyta-

nie o to, „jakie powinno być państwo, w którym najłatwiej dałoby się wprowadzić nasze pra-

wa? [odpowiedział]: „Dajcie nam państwo, którym włada tyran! Byle tylko był on młody, 

                                                           
15

 Por. idem, Filozoficzne przesłanki instrumentalizacji prawa w utopii komunistycznej, „Miscellanea Historico- 

-Iuridica” 2015, vol. 14(1), s. 311 i n., 322. 
16

 F. Ryszka, Państwo stanu wyjątkowego. Rzecz o systemie państwa i prawa Trzeciej Rzeszy, Wrocław–

Warszawa–Kraków–Gdańsk 1974, s. 343. 
17

 Por. ibidem, s. 352–353. 
18

 Por. J. Oniszczuk, Prawo do oporu i Radbrucha wizja nieposłuszeństwa obywateli. Opór jako odtworzenie 

nowoczesnej polis, [w:] Nieprzeciętność. Dylematy wolności, red. M. Szyszkowska, A. Rossmanith, Warszawa 

2013, s. 20. Zob. także: Dobre prawo, złe prawo – w kręgu myśli Gustawa Radbrucha, red. P. Mochnaczewski, 

A. Kociołek-Pęksa, Warszawa 2009. 
19

 B. Baczko, Światła…, s. 266 i n. 
20

 Por. H. Berman, Prawo a rewolucja. Kształtowanie się zachodniej tradycji prawnej, przeł. S. Amsterdamski, 

Warszawa 1995, s. 33. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

zdolny, dzielny, wspaniałomyślny”!
21

 Chodzi zatem o kogoś, kto prawo będzie traktował 

zawsze i wyłącznie jako narzędzie polityki państwa, a sam będzie stać ponad prawem obo-

wiązującym w tym państwie. Zdaniem Karla R. Poppera utopie jako „proroctwa”
22

 można 

ściśle wiązać z totalitaryzmami
23

, a nawet obarczać je za nie winą, ale na pewno nie całkowitą 

i nie jedyną. W przeciwnym razie byłoby to nieobiektywne i niesprawiedliwe, gdyż utopie 

jako marzenia o lepszym są po prostu niezbędne, a świat bez nich byłby uboższy cywilizacyj-

nie i kulturowo. 

 

RODZAJE BEZPRAWIA W KONTEKŚCIE INSTRUMENTALIZACJI PRAWA 

 

Instrumentalne traktowanie prawa często prowadzi do bezprawia, zwłaszcza jeśli wią-

że się z przejawami niesprawiedliwości. Można wyodrębnić jego trzy główne rodzaje. Pierw-

sze jest bezprawie nihilistyczne, czyli właściwe, związane z etymologią wyrazu. Oczywiście 

bezprawie to brak prawa, ale w wersji twardej to także brak jakichkolwiek reguł, zasad czy 

norm mających charakter regulacji prawnych. Zgodnie z definicją zamieszczoną w Słowniku 

języka polskiego bezprawie to stan, którego nie normują prawa, to „anarchia, bezrząd” oraz 

„czyn sprzeczny z prawem; nadużycie”, a bezprawny to „niezgodny z prawem, zabroniony 

przez prawo; nielegalny”
24

. Na pewno tak rozumianego bezprawia nie należy wiązać z nihili-

zmem Platona. Jego modelowe państwo idealne, stanowiące archetyp utopii, to państwo, 

w którym mimo braku praw panuje sprawiedliwość, ład i porządek. Interpretując poglądy 

tego filozofa, wyrażone najpierw w Państwie, a następnie w Prawach, można mówić o braku 

różnych praw, zwłaszcza w formie prawa stanowionego, ale na pewno nie można powiedzieć 

o braku wartości. W idealizmie platońskim wartość nadrzędną mają bowiem idee będące 

obiektywnie istniejącymi bytami: doskonałymi, wiecznymi, niezmiennymi i zhierarchizowa-

nymi. Na ich szczycie znajdują się dobro, piękno i prawda oraz ta zarówno dla prawa, jak 

i dla państwa idea najważniejsza, czyli sprawiedliwość. Ta ostatnia definiowana jest jako 

harmonia cnót obywatelskich: mądrości, męstwa i wstrzemięźliwości. Stanowi przejaw idei 

dobra w życiu państwa i jego obywateli
25

. Dlatego też zdaniem Platona „szczęśliwe nie może 

być żadne państwo ani żadna jednostka, jeżeli nie będzie żyć rozumnie i zgodnie z nakazami 

sprawiedliwości”
26

. W ten sposób „prawodawca trzy rzeczy musi mieć na uwadze, gdy sta-

nowi prawa: żeby państwo, dla którego je stanowi, było wolne, żeby było zespolone przyjaź-

nią i żeby kierowało się rozumem”
27

. Podobnie działalność polityczna „niczym innym nie 

jest, jak wprowadzaniem w życie zasad sprawiedliwości”
28

. Jego zdaniem mylą się jednak ci, 

którzy sadzą, że „można dać trwałe podwaliny jakiemuś państwu przez samo tylko ustano-

wienie praw”
29

. W efekcie tego, zgodnie z idealizmem obiektywnym Platona o istocie 

                                                           
21

 A. Krawczuk, Pan i jego filozof. Rzecz o Platonie, Poznań 1984, s. 180. 
22

 Zob. K.R. Popper, Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, t. 2: Wysoka fala proroctw: Hegel, Marks i następ-

stwa, przeł. H. Krahelska, Warszawa 1993. 
23

 Por. B. Baczko, Wyobrażenia społeczne…, s. 135–157. 
24

 Słownik języka polskiego, t. 1: A–K, red. M. Szymczak, Warszawa 1978, s. 148. 
25

 M. Szyszkowska, Zarys filozofii prawa, Białystok 1994, s. 70. 
26

 Platon, Państwo: z dodaniem siedmiu ksiąg Praw, przeł. W Witwicki, t. 1, Warszawa 1958, s. 42. 
27

 Idem, Prawa, przeł. i oprac. M. Maykowska, Kraków 1960, s. 134–135. 
28

 Ibidem, s. 223–224. 
29

 Ibidem, s. 78. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

wszystkiego, w tym także prawa, decydują doskonałe, wieczne i niezmienne idee. Oceniając 

jego koncepcję polityczno-prawną, z całą pewnością należy eksponować nihilizm prawny, 

szczególnie w kontekście prawa stanowionego, przy jednoczesnym absolutyzmie wartości, 

który okazuje się dominujący. Ostatecznie władza ludzi, nawet tych najlepszych, okazuje się 

mniej pewna niż władza dobrych praw. Absolutną zasadą gwarantującą sprawiedliwość oka-

zuje się „podleganie prawu, sprawującemu swą władczą moc, nie tylko nad obywatelami, lecz 

także i nad królami, jeżeli dopuszczą się jakiegoś bezprawia”
30

. 

Drugą postacią bezprawia jest bezprawie jawne, które można nazywać też bezprawiem 

relatywistycznym. Jest to stan, w którym w sposób świadomy i celowy, a zatem jawnie, łamie 

się obowiązujące prawo i narusza porządek prawny. W takim kontekście zdefiniował je Ul-

pian Domicjusz (około 170–228 r. n.e.), mówiąc, że „bezprawie stąd bierze swą nazwę, że 

dzieje się coś niezgodnie z prawem; mówi się bowiem, że wszystko, co dzieje się niezgodnie 

z prawem, staje się bezprawiem”
31

. Z jednej strony bezprawie to wiąże się również z brakiem 

szacunku dla prawa, w związku z czym jeśli nawet prawo obowiązuje, to nie jest przestrzega-

ne. Z drugiej strony bezprawie to można utożsamiać z samowolą. Zawsze znajdzie się ktoś, 

komu obowiązujące przepisy prawne nie pasują, nie mają dla niego sensu, są niekorzystne 

i właściwie zbędne. Powołując się na Rudolfa von Iheringa (1818–1892), należy podkreślić, 

że trwa nieustanna i bezwzględna walka prawa z bezprawiem
32

. W rzeczywistości toczą ją ci, 

którzy prawa przestrzegają oraz ci, którzy je łamią. Jest to o tyle istotne, że walka o prawo 

staje się obowiązkiem posiadacza prawa wobec samego siebie i całego społeczeństwa
33

, gdyż 

„każdy jest urodzonym obrońcą prawa w interesie społeczeństwa”
34

. Jak najbardziej prawo 

w tej walce jest utożsamiane ze sprawiedliwością, a bezprawie – z jej brakiem. Pozytywi-

styczny sens tej koncepcji zakłada, że obowiązujące prawo zawsze i wszędzie warunkuje, 

określa i wymierza sprawiedliwość. W ten sposób instrumentalnie traktowane prawo okazuje 

się być właściwym narzędziem, a nawet jedyną i najlepszą bronią do tego, by zwalczać 

wszelkie bezprawie. Najlepiej podsumował to sam Ihering, twierdząc, że „najwyższym i naj-

dzielniejszym pierwiastkiem sztuki i literatury jest walka człowieka dla idei, walka o prawo 

i prawdę”
35

. W taką właśnie walkę znakomicie wpisywali się utopiści, z zasady literaci, 

w większości racjonaliści i idealiści, częściej przy tym filozofowie i teoretycy prawa niż 

prawnicy praktycy. 

Trzecią postacią bezprawia jest tzw. ustawowe bezprawie, któremu wspomniany już 

Radbruch przeciwstawiał „ponadustawowe prawo”
36

. Bezprawie to polega na obowiązywaniu 

ustaw jawnie niesprawiedliwych, które tak naprawdę jako niesprawiedliwe nie mogą być 

uznane za prawo. Koncepcja ta również odnosi się do niedoskonałości prawa pozytywnego 

względem ideału sprawiedliwości. Wykorzystując formalizm prawa w zakresie jego stano-

wienia, a następnie stosowania, o tym co jest prawem, decyduje właściwie jego forma, nieza-

leżnie od wyrażanych treści. Dlatego nie ma mowy o istnieniu prawa, jeśli z jego obowiązy-

                                                           
30

 Idem, Państwo…, s. 73. 
31

 Ulpianus, D. 47,10,1, cyt. za: Łacińska terminologia prawnicza, red. J. Zajadło, Warszawa 2009, s. 34. 
32

 Por. R. von Ihering, Walka o prawo, przeł. B. Kutyłowski, Petersburg 1894, s. 52. 
33

 Ibidem, s. 26, 50. 
34

 Ibidem, s. 55. 
35

 Ibidem, s. 85. 
36

 G. Radbruch, Filozofia prawa, przeł. E. Nowak, Warszawa 2009, s. 244–254. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

waniem wiązałaby się jakakolwiek niesprawiedliwość bądź wynikałaby z niego krzywda czy 

wreszcie prawo by wiodło, a najgorzej gdyby zmuszało do czynienia zła. 

 

JAKIE POWINNO BYĆ PRAWO, CZYLI O PRAWIE W UTOPIACH 

 

W utopiach nie tylko można odnaleźć odpowiedź na powyższe pytanie, lecz także 

można dowiedzieć się, co to znaczy prawo doskonałe, dobre i słuszne. A jest to prawo 

w swym aksjologicznym przesłaniu sprawiedliwe, mądre i proste, zarówno w treści, jak 

i w formie. Twórcy utopii nie ukrywali przy tym, wręcz przeciwnie – eksponowali trzy staro-

żytne źródła kultury europejskiej: Biblię, prawo rzymskie i filozofię grecką, do których odwo-

ływali się w niemal każdym kontekście, w tym odnoszącym się do prawa. 

W pierwszym rzędzie w utopiach mamy zatem wyraźne i dość częste odwoływanie się 

do biblijnego rozumienia prawa, będącego przejawem sprawiedliwości Boga. Na ziemi wierni 

pozostawali jej jedynie nieliczni spośród ludzi: prorocy, w tym Noe, Abraham, Mojżesz, naj-

mądrzejszy z królów Izraela – Salomon, a także będący ukoronowaniem jej potęgi Jezus 

Chrystus – dla chrześcijan zbawiciel i mesjasz, też także przyszły sędzia ludzkości na Sądzie 

Bożym. Jest to o tyle uzasadnione, że w zdecydowanej większości twórcy utopii byli przecież 

chrześcijanami, a wielu spośród nich, zwłaszcza w nowożytności, było po prostu osobami 

duchownymi. 

Zgodnie ze Starym Testamentem „[w]tedy sprawiedliwość pojmiesz i prawość, i rze-

telność i każdą dobrą ścieżkę, gdyż mądrość zagości w twym sercu, a wiedza ucieszy duszę” 

(Prz 2,9–10)
37

. Wychwalając prawych i sprawiedliwych, w samej Księdze Przysłów można 

wyczytać i zatoczyć jakby koło o tym, że: szczęśliwy, kto prawa przestrzega i kto prawa się 

trzyma, ten mądrym jest synem; prawego Pan nie zagłodzi; w domu prawego wielki dostatek; 

mąż prawy zmierza do życia; ludzie prawi ziemię posiądą, sprawiedliwość wywyższa narody; 

sprawiedliwi uzyskają to, czego pragną; sprawiedliwych ratuje ich prawość; sprawiedliwych 

zamiary uczciwe; sprawiedliwy w prawości swej żyje; sprawiedliwy nie runie na wieki; spra-

wiedliwy wyrwany z udręki; sprawiedliwy od innych szczęśliwszy; a szczęście nagrodą dla 

prawych (Prz 2,9–10). Warte przypomnienia jest również to, że gdy prawi rządzą – cieszy się 

naród (Prz. 29,2), a Król państwo umacnia sprawiedliwością (Prz. 29,4). 

Później w Nowym Testamencie Jezus Chrystus, ewangelizując, często wspominał 

o swoim Królestwie i tak mówił o jego prawie: 

 

To nie surowość, lecz miłość promieniuje z Boga. Promienie słońca, a nie – porażające pioruny… kiedy 

nastanie Królestwo Boże, czyli Królestwo miłości, synom Bożym i poddanym króla zostanie dane tylko jedno 

przykazanie, w którym będzie się mieściło wszystko: „Miłuj twego Boga całym sobą, a bliźniego swego jak siebie 

samego”. […] Jakże proste będzie ostatnie prawo! Takim, jakim jest sam Bóg, doskonały w Swej prostocie. Posłu-

chaj: miłuj Boga całym sobą, a twego bliźniego jak samego siebie. Zastanów się: czy sześćset trzynaście ciężkich 

przepisów oraz wszystkie modlitwy i błogosławieństwa nie są wymienione w tych dwóch zdaniach, oczyszczonych 

z bezużytecznych szczegółów, które nie są religią, lecz niewolnictwem w odniesieniu do Boga? Jeśli miłujesz Bo-

ga, z pewnością czcisz Go w każdej godzinie. Jeśli kochasz bliźniego, z pewnością nie czynisz czegoś, co byłoby 

dla Niego bolesne. Nie okłamiesz, nie ograbisz, nie zabijesz, nie zranisz, nie popełnisz cudzołóstwa
38

. 

                                                           
37

 Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie języków oryginalnych, oprac. Zespół Biblistów 

Polskich z inicjatywy Benedyktynów Tynieckich, Poznań–Warszawa 1980. 
38

 M. Valtorta, Poemat Boga-Człowieka. 7 ksiąg, przeł. E. Bromboszcz, ks. IV, cz. V, Katowice 2012, s. 76. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

Jak podkreśla Lech Dubel, owa miłość do człowieka jako rodzaju, którą głosił Chry-

stus, nie jest niczym ludzkim ograniczona: ani płcią, ani narodowością, ani zawodem. Według 

niego Chrystus wyszedł tu poza reguły Starego Testamentu, a jego formuła miłości nie ogra-

nicza się do uczucia, lecz akcentuje aktywny stosunek do innego człowieka. A zatem 

„[k]ochając Boga, człowiek kocha innych ludzi”
39

. Biorąc pod uwagę późniejsze przesłanie 

wyrażone w pierwszej nowożytnej utopii Tomasza Morusa (1478–1535), a odnoszące się do 

prawa (jakie być powinno), możemy stwierdzić, że (1) bez prawa nie sposób żyć, zwłaszcza 

we wspólnocie, (2) życie pod względem społecznym, właśnie w oparciu o prawo, należy zor-

ganizować, oraz (3) w sprawiedliwości tkwi siła prawa, która wiąże się ściśle z jego mądro-

ścią i prostotą. Mieszkańcy Utopii 

 

[p]rawa mają bardzo mało, a jednak wystarczają one przy ich urządzeniach. To właśnie zarzucają 

szczególnie mieszkańcy Utopii innym narodom, że mimo wielkiej ilości kodeksów z ustawami i komentarzami 

nie można u nich utrzymać ładu. Utopianie sądzą, że wielką niesprawiedliwością jest krępować jakichkolwiek 

ludzi prawami, których za wiele jest, aby można je było przeczytać, lub zanadto są ciemne, by ktoś mógł je ro-

zumieć. […] Prawa, powiadają utopianie, ustanawia się jedynie w tym celu, aby każdemu przypomnieć jego 

obowiązki
40

. 

 

Drugim ważnym źródłem w ujmowaniu prawa dla większości utopistów jest prawo 

rzymskie. Szczególnie przydatne okazują się przy tym sentencje rzymskich zasad prawa. 

Choć może wprost nie były one przywoływane w formie cytatów, to jednak przesłanie, jakie 

do dziś niosą, ewidentnie odnosi się także do tego, jak poważnie traktowali prawo w swoich 

utopiach. W pierwszej kolejności mamy na myśli zasady dotyczące głównie rzymskiego pra-

wa publicznego (ius publicum), związane ze sprawowaniem władzy, wydawaniem prawa czy 

wymierzaniem sprawiedliwości, a następnie zasady odnoszące się do licznych instytucji po-

chodzących również z rzymskiego prawa prywatnego (ius privatum)
41

. Jeśli Rzymianie zakła-

dali, że nawet zbóje mają swoje prawa (etiam latrones suis legibus parent), to tym bardziej 

muszą mieć je wszyscy ci, których wolą (dobrowolną i świadomą) jest po prostu obowiązują-

cych praw przestrzeganie. Trafność powyższej sentencji przypisywanej Cyceronowi należy 

rozwinąć o jego kolejną „złotą myśl” dla wszystkich pragnących żyć zgodnie z prawem, 

a mianowicie „musimy być niewolnikami praw, abyśmy mogli być naprawdę wolni” (leges 

non esse servor oportet, ut liberii simus)
42

. Faktycznie bez prawa nie sposób żyć i trudno jest 

sobie wyobrazić takie życie, ale czy musimy prawem regulować dosłownie wszystko? Jest to 

sprzeczne ze zdrowym rozsądkiem, a tym bardziej z mądrością, co prowadzi zazwyczaj do 

zaistnienia prawnie sankcjonowanych absurdów. Samo stanowienie ani stosowanie prawa nie 

może stać się sensem życia, a tym bardziej sprawowania władzy. Ingerując w życie prywatne 

ludzi, a tym bardziej próbując je kontrolować i ustawowo określać, ogranicza się stopniowo 

wolność jednostki, aż w końcu się jej pozbawia – i to w majestacie prawa. Stając się warto-

ścią samą w sobie, prawo przestaje być nośnikiem i wyrazicielem innych wartości, które samo 

powinno wprowadzać i gwarantować. 

                                                           
39

 L. Dubel, J. Malarczyk, Historia doktryn polityczno-prawnych, Lublin 2001, s. 65. 
40

 T. Morus, Utopia, przeł. K. Abganowicz, Poznań 1947, s. 99–100. 
41

 Ulpianus: Publicum ius est quod ad statum rei publicae Romanae spectat, ius privatum est quod ad singulo-

rum utilitatem spectat (cyt. za: Wstęp do nauk prawnych, red. A. Jamróz, Białystok 1998, s. 84). 
42

 Sentencje łacińskie, oprac. M. Dubiński, Warszawa 2005, s. 346. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

Większość rzymskich sentencji zdecydowanie samemu prawu nadaje wartość, zbli-

żając się w ten sposób do jego absolutyzacji. Takie podejście do prawa potwierdzają cho-

ciażby tak dziś powszechnie znane zasady, jak np. dura lex sed lex, in dubio pro reo, lex 

retro non agit, nulla poena sine lege, pacta sunt servanda
43

. Poza tym prawo nie powinno 

interesować się drobiazgami (de minimis non curat lex), a z bezprawia nigdy nie może po-

wstać prawo (ex iniuria non oritur ius)
44

. Zbyt wiele praw nie wprowadza porządku, lecz 

przyczynia się do chaosu, który zamiast ułatwiać i upraszczać – utrudnia i komplikuje ży-

cie jeszcze bardziej, niż jest w rzeczywistości. Już rzymski historyk Tacyt (około 55–120 r. 

n.e.) przestrzegał przed tym, mówiąc, że „najwięcej praw jest w skorumpowanym pań-

stwie” (corruptissima res publica plurimae leges)
45

. W utopiach, jak u Rzymian, prawa 

powinny być zwięzłe (legem brevem esse oportet) i zrozumiałe dla wszystkich (leges ab 

omnibus intellegi debent)
46

. 

Poza tym Rzymianie, podobnie jak Platon, doszli do identycznego wniosku na temat 

relacji zachodzących między prawem a sprawującymi władzę. Według nich władza praw jest 

zawsze pewniejsza i trwalsza niż władza ludzi (imperia legum potentiora quam hominum)
47

, 

a ci którzy ją sprawują, nie mogą stać ponad prawem. Było to o tyle istotne, że według nich 

o wiele lepiej jest, jeśli obowiązuje jakieś prawo, nawet ze swoimi mankamentami, niż wtedy 

gdy nie obowiązuje żadne prawo (melior aliqua quam nulla lex)
48

. Rzymianie, chociaż byli 

realistami i pragmatykami, jednak idealizowali prawo, eksponując jego społecznie doniosłą 

rolę. W prawach przecież dostrzegali podstawę sprawnego funkcjonowania państwa (in legi-

bus fundamentum rei publicae) i rozumieli, że niesprawiedliwe królestwa nie mogą być trwałe 

(iniqua numquam regna perpetuo manent)
49

. Dlatego też wszystkie ludy, by istnieć, muszą 

rządzić się za pomocą praw lub obyczajów (omnes populi legibus aut moribus regentur)
50

, 

a państwo nie jest niczym innym jak tylko opartym na prawie związkiem obywateli (quid est 

enim nisi iuris societas civium)
51

. 

Ponadto Rzymianie rozumieli, że znajomość prawa to nie ścisłe trzymanie się słów 

ustawy, ale jej treści i mocy działania (scire leges non hoc est verba earum tenere, sed vi mac 

potestatem)
52

. Będąc świadomymi zagrożeń związanych z zawiłością praw, a tym bardziej 

z ich bezwzględnym przestrzeganiem, uznali nawet to ostatnie za największe bezprawie 

(summum ius summa iniuria)
53

. Poza tym doszli do wniosku, że prawo powinno być zrozu-

miałe dla wszystkich (leges ab omnibus intellegi debent)
54

, bo nawet tam gdzie jest ono nie-

                                                           
43

 „Twarde prawo, ale prawo” (D. 40,9,12,1); „Wątpliwości należy rozstrzygać na korzyść pozwanego” 

(D. 50,17,125); „Ustawa nie działa wstecz” (ad C. 1,14,7); „Umów należy dotrzymywać” (ad D. 2,14,7,7). Za: 

W. Wołodkiewicz, Czy prawo rzymskie przestało istnieć?, Kraków 2003, s. 176–178. 
44

 Sentencje…, s. 336–337. 
45

 Tacitus, Ab excessu divi Augusti, Annales III, 27, cyt. za: Sentencje…, s. 335. 
46

 C. 1,14,9, cyt. za: Łacińska terminologia…, s. 41. 
47

 Sentencje…, s. 339. 
48

 Ibidem, s. 349. 
49

 Ibidem, s. 340–341. 
50

 Ibidem, s. 354. 
51

 Cicero, De re publica 1,49, cyt. za: W. Wołodkiewicz, op. cit., s. 177. 
52

 D. 1,2,17, cyt. za: W. Wołodkiewicz, op. cit., s. 173. 
53

 Cicero, De officiis 1,33, cyt. za: W. Wołodkiewicz, op. cit., s. 176. 
54

 Codex Iustinianus 1,14,9, cyt. za: W. Wołodkiewicz, op. cit., s. 173. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

pewne, tam tak jakby nie było go wcale (ubi ius incertum, ibi ius nullum)
55

. W utopiach pra-

wo jawi się najczęściej w duchu rzymskich zasad i wynikających z nich treści: mądrości, 

uniwersalności, a nade wszystko szacunku dla prawa w ogóle oraz jego wartości, które prawo 

wyraża i zabezpiecza. W utopiach nie tylko wolność jest pod opieką prawa (libertas in legi-

bus)
56

, lecz także wszystkie inne wartości, gdyż bez prawa one same byłyby utopijne, 

a w utopii takie właśnie nie są. Dzięki nim prawo w utopiach nabiera właściwego sensu, 

a dzięki prawu wartości mogą się urzeczywistniać. Podsumowując powyższe rozważania, za 

najbardziej wymowną paremię łacińską, doskonale pasującą zarówno do świata utopii, jak 

i do świata realnego, należy chyba uznać następującą: tam gdzie jest społeczeństwo, tam zaw-

sze jest, a przynajmniej być powinno, prawo (ubi societas, ibi ius)
57

. 

Dziedzictwo filozofii greckiej jest równie wyraźnie widoczne w utopiach, jak dzie-

dzictwo biblijne i prawa rzymskiego. Szczególnie przydatna dla twórców utopii jest grecka 

refleksja filozoficzna obejmująca problematykę państwa i prawa. Pierwsza związana z dzia-

łem filozofii, jakim jest filozofia polityki, dotyczy przede wszystkim poszukiwań ustroju dla 

państwa najlepszego, w tym rozwiązań prawnych oraz refleksji nad możliwościami sprawo-

wania władzy. Druga związana jest z odwieczną refleksją nad istotą prawa, jego funkcjono-

waniem i aksjologią
58

. Zresztą już w mitologii greckiej trzy córki Zeusa i Temidy były bogi-

niami: Eirene – pokoju, Dike – wymierzania sprawiedliwości i Eunomos, którą utożsamiano 

z praworządnością. Grecy zrozumieli, że o dobre prawo muszą dbać, a Rzymianie, że prawo 

powinno być ich królem (lex est rex). Nowożytność potwierdziła to wszystko i rozwinęła 

w teoretycznym modelu państwa prawa (Rechtsstaat). Współcześnie natomiast czyni to 

w swojej praktyce – związanej z urzeczywistnianiem zasad sprawiedliwości (społecznej) – 

Rzeczpospolita Polska, która zgodnie z obowiązującą ustawą zasadniczą jest „demokratycz-

nym państwem prawnym”
59

, co „w pewnym uproszczeniu można zdefiniować jako obowią-

zek działania władz publicznych z poszanowaniem rządów prawa”
60

. 

W powyższym kontekście znakomitym przykładem z nowożytnej filozofii politycznej 

i filozofii prawa jest prorepublikańska propozycja Immanuela Kanta (1724–1804), określająca 

właściwe relacje polityki i prawa. Według niego „wszelka polityka powinna ugiąć kolana 

przed moralnością, a krocząc tą drogą, może żywić nadzieję, że choć powoli, osiągnie prze-

cież nieśmiertelną chwałę”
61

. Dlatego to, by „polityka akomodowała z prawem, jest dobre 

i pożyteczne, na odwrót jednak fałszywe i obrzydliwe”
62

. Biada temu, kto uprawia politykę 

nieuznającą za święte obowiązujących przepisów prawa
63

. W praktyce polityczno-prawnej 

problemem i prawdą pozostaje przy tym to, że „polityka podlega jurydyzacji, czyli regułom 

prawnym, które w coraz większym stopniu poddają politykę działaniom norm prawnych”, ale 

                                                           
55

 Sentencje…, s. 361. 
56

 Ibidem, s. 348. 
57

 Ibidem, s. 362. 
58

 Por. G. Radbruch, Filozofia…, s. 13–21. 
59

 Art. 2 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. (Dz.U. 1997, nr 78, poz. 483). 
60

 M. Derlatka, Wprowadzenie, [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej, Warszawa 2012, s. 9. 
61

 I. Kant, O wiecznym pokoju. Zarys filozoficzny, przeł. F. Przybylak, Wrocław 1992, s. 78. 
62

 Idem, Wznowione pytanie czy rodzaj ludzki stale zmierza ku temu, co lepsze?, przeł. M. Żelazny, [w:] idem, 

Spór fakultetów, Toruń 2003, s. 188. Zob. także: B. Szlachta, O pewnym temacie podejmowanym przez amery-

kańskich filozofów polityki, [w:] Amerykomania. Księga jubileuszowa ofiarowana Andrzejowi Mani, red. 

W. Bernacki, t. 2, Kraków 2012, s. 847–848. 
63

 Por. M. Szyszkowska, Filozoficzne interpretacje prawa, Warszawa 1999, s. 118. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

również to, że brakuje wciąż „innych norm społecznych niż tworzone odgórnie normy praw-

ne, które miałyby wpływ na sferę działań politycznych”
64

. 

Tropem wytyczonym przez Biblię, prawo rzymskie i filozoficzno-prawną refleksję na 

temat ideału sprawiedliwości, czyli sprawiedliwości, poszedł wspomniany wcześniej Tomasz 

Morus, de facto prawnik z wykształcenia, będący doradcą i kanclerzem króla Anglii Henry-

ka VIII
65

. Za nim robili to następni utopiści, którzy wybierali zazwyczaj najprostszy do tego 

sposób, rezygnując z jakiegoś prawa, jego gałęzi czy pewnych instytucji prawnych, uznając je 

właściwie za zbędne. W utopiach zatem może nie być jakiegoś znanego nam prawa w postaci 

gałęzi tego prawa, jak np.: prawa konstytucyjnego, gdy nie ma obowiązującej ustawy (konsty-

tucja w znaczeniu formalnym), czy też wielu ustaw (konstytucja w znaczeniu materialnym) 

o charakterze zasadniczym; prawa małżeńskiego i rodzinnego w przypadku, gdy nie zawiera 

się małżeństw i nie tworzy się rodzin; prawa karnego, gdy nie występuje zjawisko przestęp-

czości; prawa podatkowego, gdy nie ściąga się podatków itd. W ten sposób można wykreo-

wać dowolną koncepcję, zakładającą z jednej strony brak regulacji i rozwiązań prawnych 

w wybranym aspekcie życia ludzi, z drugiej strony utopie są jednak w stanie stworzyć nowy, 

uważany za niezbędny system regulacji, odnoszący się do potrzeb wynikających z rozmaitych 

życiowych sytuacji. W utopiach pojawiają się bardzo często rozwiązania prawne zapowiada-

jące powstanie nowych gałęzi prawa, jak np. współczesnego: prawa pracy, prawa wyznanio-

wego czy prawa penitencjarnego. Najczęściej o nieistnieniu danej gałęzi prawa w utopiach 

świadczy po prostu brak kodeksu, który by ją regulował. Dlatego w pierwszej kolejności 

w utopiach może nie obowiązywać podstawowe w naszym świecie prawo stanowione, czyli 

pozytywne, w formie różnych aktów normatywnych, które nie są uchwalane, jak np. konsty-

tucji, ustaw, edyktów, dekretów, ordynacji, rozporządzeń, zarządzeń itp. Rzadziej natomiast 

kwestionuje się istnienie prawa natury (naturalnego), do którego o wiele chętniej odwołują się 

utopiści jako do prawa uniwersalnego, związanego z ludzką naturą albo mającego boskie po-

chodzenie. Najczęściej w utopiach spotyka się miejscowych ludzi żyjących zgodnie z prawem 

zwyczajowym, opartym na mądrości i sprawiedliwości ich przodków oraz tradycji. Prawo 

zatem w jakiejś swojej postaci jest zazwyczaj obecne w najważniejszych utopiach społecz-

nych, choć niekoniecznie jego rola jest eksponowana. Chociaż teoretycznie można stworzyć 

utopię bez jakiegoś konkretnego prawa, to w takiej sytuacji – najczęściej braku prawa stano-

wionego – w utopiach obowiązują normy innego prawa, chociażby zwyczajowego, prawa 

naturalnego czy prawa boskiego itp. Generalnie utopie znają i zakładają możliwość istnienia 

oraz obowiązywania obok siebie wielu rodzajów praw, których źródłami są: Bóg, Natura, 

zwyczaj, ustawodawstwo czy precedens. 

Wilhelm Weitling (1808–1871) w Gwarancjach harmonii i wolności, chyba jak dotąd 

najbardziej zasadnie, opisał, jakie prawo być nie powinno. W jego utopii: 

 

 

                                                           
64

 Por. W. Staśkiewicz, Prawo jako narzędzie polityki państwa okresu przemian (przeszłość wobec przyszłości), 

[w:] Prawo a polityka…, s. 75. 
65

 Tomasz Morus został beatyfikowany w 1886 r. przez papieża Leona XIII, a kanonizowany w 1935 r. przez 

papieża Piusa XI. Został ogłoszony patronem polityków i rządzących w encyklice Motu proprio z 31 październi-

ka 2000 r. przez papieża Jana Pawła II. Zob. D. Agasso, Święci na każdy dzień. Czerwiec, przeł. K. Stopa, Kielce 

2009, s. 93–94. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

Nie będzie przestępstw! A zatem nie będzie kar, sędziów, policji, więzień, nadzorców więziennych; nie 

będzie żandarmów, katów, sług sądowych, adwokatów; nie będzie skarg, oskarżycieli i oskarżonych; nie będzie 

kodeksów karnych i akt, toporów katowskich, szubienic i rózeg; nie będzie strachu i lęku; nie będzie udawanych 

cnót i występków; nie będzie już morderców, rozbójników, złodziejów, oszczerców i oszustów! […] To samo 

dotyczy wypisywania wszystkich niepotrzebnych papierków, jak to: kontrakty kupna i najmu, umowy czeladni-

cze, ślubne, dzierżawne, służbowe i inne; listy czynszowe i dłużnicze, testamenty, wezwania, protokoły sądowe, 

księgi hipoteczne, paszporty, książki wędrowne, listy podatkowe; cały ten kram będzie zbędny
66

. 

 

Nie sposób jest sobie wyobrazić życia bez tego wszystkiego, ponieważ wystarczy „żyć 

uczciwie, nie krzywdzić innych i oddawać każdemu to, co mu się należy”
67

 – to naprawdę jest 

w prawie ważne, jeśli nie najważniejsze, bo na tym polega sprawiedliwość
68

. 

W utopijnym podejściu do prawa nie liczy się na pewno jego ilość w postaci liczby re-

gulacji, lecz jakość prawa, czyli zasadnicza jego treść, określająca sprawiedliwość w swej 

mądrości i prostocie. Ewidentnie widać, że mądrość i sprawiedliwość są nie tylko wartościa-

mi ponadczasowymi dla samego prawa, ale mają przy tym wartość uniwersalną dla ludzi jako 

istot rozumnych i społecznych zarazem. W ten sposób refleksja filozoficzno-prawna, zajmu-

jąca się przede wszystkim „aksjologią prawniczą, a więc systemem wartości leżącym u pod-

staw całego systemu prawnego”
69

, stanowi niezbędny element zarówno myślenia, jak i świata 

utopijnego. 

 

PODSUMOWANIE 

 

Każde prawo należy analizować z punktu widzenia trzech Radbruchowskich idei pra-

wa: bezpieczeństwa prawnego, celowości i sprawiedliwości
70

. Jak podkreśla Maria Szysz-

kowska, sprawiedliwość wyznacza formę prawa, bezpieczeństwo prawne wymaga, by prawo 

było stanowione, natomiast „określenie treści prawa wymaga się do celowości”
71

. Niemniej 

wartość najwyższą dla samego prawa, zarówno w jego sensie aksjologicznym, jak i ontycz-

nym, ma sprawiedliwość. Sam Radbruch w czwartej minucie z Pięciu minut filozofii prawa 

pisał o tym tak: 

 

Owszem: celem prawa jest nie tylko sprawiedliwość, lecz także wspólna korzyść. Owszem: prawo jako 

takie, a nawet całkiem złe prawo zawsze ma jakąś tam wartość – chociażby taką, że ogranicza chaos i gwarantu-

je niejaką stabilizację. Owszem: człowiek jest istotą ułomną i nie zawsze potrafi harmonijnie połączyć wszystkie 

trzy wartości, które powinno urzeczywistniać prawo: wspólną korzyść, bezpieczeństwo prawne i sprawiedli-

wość
72

. 

 

 

                                                           
66

 W. Weitling, Gwarancje harmonii i wolności, przeł. E. Werfel, Warszawa 1968, s. 316, 318. 
67

 Ulpianus, D. 1,1,10: Iuris praecepta sunt haec: honeste vivere, alterum non ledere, suum cuique tribuere (cyt. 

za: Łacińska terminologia…, s. 35–36). 
68

 Zob. M. Jońca, Praecepta iuris, czyli o tym, co jest w prawie naprawdę ważne, „Edukacja Prawnicza” 2011, 

nr 3(123); P. Kołodko, Sprawiedliwość jako naczelna idea prawa, [w:] Filozofia prawa w życiu i nauczaniu, red. 

M. Szyszkowska, Białystok 2004, s. 134–142. 
69

 A. Sylwestrzak, Historia doktryn politycznych i prawnych, Warszawa 2011, s. 18. 
70

 Zob. G. Radbruch, Filozofia…, s. 79–84. 
71

 M. Szyszkowska, Teoria i filozofia prawa, Warszawa 2008, s. 188. 
72

 G. Radbruch, Filozofia…, s. 242. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

Podobnie jak w Hymnie o miłości spośród wymienionych boskich cnót – obok wiary 

i nadziei – największa jest miłość (1 Kor 13), tak gdyby powstał hymn o sprawiedliwości, to 

z trzech idei prawa – obok bezpieczeństwa i jego celowości – najważniejsza byłaby sprawie-

dliwość
73

. 

Utopie zakładają, że to dzięki prawu zabezpieczy się i zagwarantuje sprawiedliwość, 

a w konsekwencji zapewni się ludziom w nich żyjących szczęście. Słynną formułę Radbrucha 

Lex iniustissima non est lex
74

 należy zatem uznać za najważniejszą zasadę wszystkich praw, 

w tym przede wszystkim prawa pozytywnego, które powinno obowiązywać w świecie real-

nym, podobnie jak prawa, które obowiązują w utopiach. „Niesprawiedliwa treść prawa (usta-

wy) powoduje, że brakuje mu cechy prawa, [a] […] prawo, które nie próbuje czynić sprawie-

dliwości, będzie odrzucone jako nieprawdziwe prawo (bezprawne)”
75

. Sprawiedliwość jest 

więc albo jej nie ma, i nie może być mowy o żadnej „sprawiedliwości totalitarnej”
76

, która 

i tak pozostanie niesprawiedliwością. Choć nie zawsze należy utożsamiać obowiązujące pra-

wa ze sprawiedliwością, to jednak właśnie ona na zawsze będzie decydować o tym, czy dane 

prawo to naprawdę prawo. 

A prawo w utopiach jest niezbędne. W pierwszej kolejności – do samego ich istnie-

nia jako światów, których faktycznie nie ma. W drugim rzędzie prawo w utopiach jest ko-

nieczne do przeobrażania świata realnego, będąc przy tym najlepszym i najskuteczniejszym 

narzędziem, planem i zarazem metodą służącą do tego właśnie celu. Utopia bez prawa to 

zazwyczaj jakaś utopia negatywna, może częściej antyutopia niż dystopia. W tej ostatniej 

przedstawiana kraina jest z założenia nieszczęśliwa, a wszechobecne w niej zło wiąże 

szczególnie z bezprawiem, zwłaszcza z tym ustawowym, co sprawia, że utożsamia się ją 

z niesprawiedliwością każdego systemu totalitarnego. Z kolei celem utopii klasycznych, 

czyli pozytywnych, jest doskonała pod każdym względem wspólnota o charakterze społecz-

                                                           
73

 Potencjalny Hymn o sprawiedliwości mógłby brzmieć chociażby tak: „Gdyby nie było głodnych i spragnio-

nych, / Biednych i poniżonych, / A sprawiedliwości by przy tym nie było. Byłoby to niczym. / Gdyby tak 

wszystkich ludzi uszczęśliwiono, / Dano im niczym nieograniczoną wolność, ale bez sprawiedliwości. / Nic by 

im to nie dało, / Gdyż w głębi swych myśli i tak czuliby się zniewoleni. / Gdyby prawo uczyniło ich równymi, / 

Żądaliby przywilejów i dążyli do nierówności. / Gdyby prawo ogłosiło, że wszyscy są braćmi, / Przysięgaliby 

wtedy, że są dla siebie obcy. / Gdyby nawet wprowadzono wieczny pokój, ład i porządek, / Ale za cenę sprawie-

dliwości. / Byłoby to coś gorszego od samej wojny. / Stanowiło tylko pozory, wprowadzając naprawdę chaos 

nieskończony. / Bo sprawiedliwość jest jak miłość, / Na wieki pozostanie łaską: / Boską dla wierzących, a maje-

statu państwa dla jej łaknących. / Sprawiedliwość jest podwaliną władzy podążającej za prawem, / Która wie, że 

bezwzględne przestrzeganie ustaw może stać się największym bezprawiem. / Sprawiedliwość jest również cier-

pliwa. / Nie kieruje się sympatiami i antypatiami, / Które mogą odmienić jej oblicze. / Nigdy nie szuka zemsty, 

gdyż nie unosi się gniewem. / Sprawiedliwość jest sztuką stosowania tego, co dobre i słuszne, / Która zawsze 

opiera się na mądrości. / Jej wymierzanie wymaga również odwagi i wstrzemięźliwości. / Jest przy tym wieczną, 

niezmienną i doskonałą zasadą wszystkich praw. / Polega bowiem na oddawaniu każdemu tego, co mu się nale-

ży. / Gardzi wszelkim występkiem i zbrodnią. / Ma wzgląd jedynie na prawdę, nie bacząc nawet na łzy ojca ani 

matki. / Pozostaje siostrą rodzoną pokoju i praworządności. / Sprawiedliwość i tak w końcu zwycięży, / Choćby 

tylko w sumieniu poczuwającego się do winy. / Wierzy w dobrą wolę, / Pokłada nadzieję w ludzkich sercach, / 

Kocha się w żalu i pokorze, / Zwłaszcza za złe: myśli, słowa i czyny. / Bez niej poginiemy niczym iskry. / Jedy-

nie dzięki niej możemy przetrwać. / Próbując ją urzeczywistniać – stajemy się naprawdę lepsi. / Tak więc trwają: 

bezpieczeństwo, celowość i sprawiedliwość. / Te trzy idee prawa, z których największa jest sprawiedliwość”. 
74

 Mniej radykalną, a zarazem pierwotną wersją tej formuły jest Lex iniusta non est lex, pochodząca najprawdo-

podobniej od Augustyna Aureliusza / Św. Augustyna z Tagesty (354–430). Za: Łacińska terminologia…, s. 42. 
75

 J. Oniszczuk, op. cit., s. 16. 
76

 Por. K.R. Popper, Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, t. 1: Urok Platona, przeł. H. Krahelska, Warszawa 

1993, s. 108–142. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

nym, politycznym, ekonomicznym, moralnym itp., a tej być nie może bez równie doskona-

łego, czyli odwołującego się do ideału sprawiedliwości, prawa, które wspólnotę taką two-

rzy, organizuje i zabezpiecza. 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

LITERATURA 

 

Agasso D., Święci na każdy dzień. Czerwiec, przeł. K. Stopa, Kielce 2009. 

Baczko B., Światła utopii, przeł. W. Dłuski, Warszawa 2016. 

Baczko B., Wyobrażenia społeczne. Szkice o nadziei i pamięci zbiorowej, przeł. M. Kowalska, Warszawa 1994. 

Berman H., Prawo a rewolucja. Kształtowanie się zachodniej tradycji prawnej, przeł. S. Amsterdamski, War-

szawa 1995. 

Bosiacki A., Utopia, władza, prawo. Doktryna i koncepcje prawne „bolszewickiej” Rosji 1917–1921, Warszawa 

1999. 

Derlatka M., Wprowadzenie, [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej, Warszawa 2012. 

Dobre prawo, złe prawo – w kręgu myśli Gustawa Radbrucha, red. P. Mochnaczewski, A. Kociołek-Pęksa, War-

szawa 2009. 

Dubel L., Malarczyk J., Historia doktryn polityczno-prawnych, Lublin 2001. 

Ihering R. von, Walka o prawo, przeł. B. Kutyłowski, Petersburg 1894. 

Jońca M., Praecepta iuris, czyli o tym, co jest w prawie naprawdę ważne, „Edukacja Prawnicza” 2011, nr 3(123). 

Kant I., O wiecznym pokoju. Zarys filozoficzny, przeł. F. Przybylak, Wrocław 1992. 

Kant I., Wznowione pytanie czy rodzaj ludzki stale zmierza ku temu, co lepsze?, przeł. M. Żelazny, [w:] idem, 

Spór fakultetów, Toruń 2003. 

Kaźmierczyk S., Założenia metodologiczne rozważań o relacjach między prawem w znaczeniu instrumentalnym 

a prawem w znaczeniu pozainstrumentalnym, [w:] Z zagadnień teorii i filozofii prawa. Instrumentalizacja 

prawa, red. A. Kozak, Wrocław 2000. 

Kołodko K., Sprawiedliwość jako naczelna idea prawa, [w:] Filozofia prawa w życiu i nauczaniu, red. M. Szysz-

kowska, Białystok 2004. 

Krawczuk A., Pan i jego filozof. Rzecz o Platonie, Poznań 1984. 

Kuźmicz K., Filozoficzne przesłanki instrumentalizacji prawa w utopii komunistycznej, „Miscellanea Historico- 

-Iuridica” 2015, vol. 14(1), DOI: https://doi.org/10.15290/mhi.2015.14.01.19. 

Kuźmicz K., Istota utopii komunizujących, [w:] Oblicza utopii, obłudy i zakłamania, red. W. Łysiak, t. 1, Poznań 

2013. 

Łacińska terminologia prawnicza, red. J. Zajadło, Warszawa 2009. 

Morawski L., Instrumentalizacja prawa (zarys problemu), „Państwo i Prawo” 1996, z. 6. 

Morus T., Utopia, przeł. K. Abganowicz, Poznań 1947. 

Oniszczuk J., Prawo do oporu i Radbrucha wizja nieposłuszeństwa obywateli. Opór jako odtworzenie nowocze-

snej polis, [w:] Nieprzeciętność. Dylematy wolności, red. M. Szyszkowska, A. Rossmanith, Warszawa 

2013. 

Parniewski W., Szkice z dziejów myśli utopijnej (Od Platona do Zinowjewa), Łódź 2000. 

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie języków oryginalnych, oprac. Zespół Biblistów Pol-

skich z inicjatywy Benedyktynów Tynieckich, Poznań–Warszawa 1980. 

Platon, Państwo: z dodaniem siedmiu ksiąg Praw, przeł. W Witwicki, t. 1, Warszawa 1958. 

Platon, Prawa, przeł. i oprac. M. Maykowska, Kraków 1960. 

Popper K.R., Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, t. 1: Urok Platona, przeł. H. Krahelska, Warszawa 1993. 

Popper K.R., Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, t. 2: Wysoka fala proroctw: Hegel, Marks i następstwa, 

przeł. H. Krahelska, Warszawa 1993. 

Radbruch G., Filozofia prawa, przeł. E. Nowak, Warszawa 2009. 

Rihs Ch., Les philosophes utopistes: le mythe de la cite communautaire en France au XVIIIe siècle, Paris 1970. 

 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

Ryszka F., Państwo stanu wyjątkowego. Rzecz o systemie państwa i prawa Trzeciej Rzeszy, Wrocław–Warszawa–

Kraków–Gdańsk 1974. 

Safjan M., Państwo a wartości etyczne. Prawo i polityka, [w:] Prawo a polityka. Materiały z konferencji Wydzia-

łu Prawa i Administracji Uniwersytetu Warszawskiego, która odbyła się 24 lutego 2006 roku, red. M. Zu-

bik, Warszawa 2007. 

Sentencje łacińskie, oprac. M. Dubiński, Warszawa 2005. 

Słownik języka polskiego, t. 1: A–K, red. M. Szymczak, Warszawa 1978. 

Staśkiewicz W., Prawo jako narzędzie polityki państwa okresu przemian (przeszłość wobec przyszłości), [w:] 

Prawo a polityka. Materiały z konferencji Wydziału Prawa i Administracji Uniwersytetu Warszawskiego, 

która odbyła się 24 lutego 2006 roku, red. M. Zubik, Warszawa 2007. 

Stefaniak Ł., Utopizm. Źródła myślowe i konsekwencje cywilizacyjne, Lublin 2011. 

Sylwestrzak A., Historia doktryn politycznych i prawnych, Warszawa 2011. 

Szlachta B., O pewnym temacie podejmowanym przez amerykańskich filozofów polityki, [w:] Amerykomania. 

Księga jubileuszowa ofiarowana Andrzejowi Mani, red. W. Bernacki, t. 2, Kraków 2012. 

Szyszkowska M., Europejska filozofia prawa, Warszawa 1993. 

Szyszkowska M., Filozoficzne interpretacje prawa, Warszawa 1999. 

Szyszkowska M., Teoria i filozofia prawa, Warszawa 2008. 

Szyszkowska M., Zarys filozofii prawa, Białystok 1994. 

Valtorta M., Poemat Boga-Człowieka. 7 ksiąg, przeł. E. Bromboszcz, ks. IV, cz. V, Katowice 2012. 

Weitling W., Gwarancje harmonii i wolności, przeł. E. Werfel, Warszawa 1968. 

Wołodkiewicz W., Czy prawo rzymskie przestało istnieć?, Kraków 2003. 

Wstęp do nauk prawnych, red. A. Jamróz, Białystok 1998. 

Zieliński E., Nauka o państwie i polityce, Warszawa 2006. 

 

AKTY PRAWNE 

 

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. (Dz.U. 1997, nr 78, poz. 483). 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:35

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

