
Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Bartosz Zalewski 

Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie 

ORCID: 0000-0001-7508-354X 

bartosz.zalewski@umcs.pl 

 

 

Gdy niewolnica „wyzionie ducha w mękach” – kanon 5 synodu w Elwirze 

w świetle norm rzymskiego prawa karnego 

 

 

ABSTRAKT 

 

Niniejszy artykuł ma na celu dokonanie analizy kanonu 5 synodu w Elwirze (początek IV w.) 

zuwzględnieniem norm prawa rzymskiego dotyczących ochrony prawnej niewolników. Omawiany kanon 

przewidywał karę pokuty oraz zakaz udzielania Komunii eucharystycznej kobiecie, która w gniewie powodowa-

nym zazdrością doprowadziłaby do śmierci swojej niewolnicy na skutek wymierzonej chłosty. Prawdopodobnie 

został on przyjęty na kanwie jakiejś konkretnej, szczególnie bulwersującej sprawy, być może związanej z poży-

ciem intymnym między właścicielką a jej niewolnikiem. Treść kanonu sugeruje, że osoba odpowiedzialna za 

jego redakcję była obeznana z prawem rzymskim, w tym zapewne w szczególności z reskryptami cesarza Ha-

driana – zwłaszcza tymi, które adresowane były do namiestnika Betyki, w której położona była Elwira. Kanon 

zapewniał niewolnikom szerszy zakres ochrony niż normy prawa rzymskiego, zarówno te obowiązujące w cza-

sie jego wydania, jak i wprowadzone później przez cesarza Konstantyna Wielkiego. Stanowił on też wyraz ogól-

nie dostrzegalnego nastawienia gmin chrześcijańskich do instytucji niewolnictwa. Z jednej strony bowiem ak-

ceptowano istnienie niewolnictwa, z drugiej zaś dążono do poprawy bytu niewolników, zwłaszcza jeżeli byli oni 

chrześcijanami. 

 

Słowa kluczowe: niewolnictwo; rzymskie prawo karne; ochrona prawna niewolników; synod w Elwirze 

 

WPROWADZENIE 

 

Stosunek chrześcijan do znanej w całym antycznym świecie instytucji niewolnictwa 

był determinowany wieloma różnymi czynnikami. Dostrzegano brak różnic ontologicznych 

między niewolnikiem a człowiekiem wolnym, co było ściśle związane z biblijną wizją stwo-

rzenia człowieka i wspólną pragenezą wszystkich ludzi jako potomków Adama i Ewy, a zara-

zem dzieci Bożych
1
. Podobnie jednak jak Królestwo Chrystusowe było „nie z tego świata”

2
, 

tak i ten szczególny w świecie starożytnym egalitaryzm miał głównie wymiar duchowy. 

W taki właśnie sposób należy odczytywać słynne słowa św. Pawła z Tarsu: „[…] nie ma już 

niewolnika ani człowieka wolnego”
3
. W okresie starożytnym chrześcijanie nie postulowali 

bowiem zniesienia niewolnictwa w ogóle, początkowo być może z uwagi na perspektywę 

                                                 
1
 Zob. np. Lact., Div. Inst. 5,14,17 (in fine): Nemo apud eum servus est, nemo dominus. Si enim cunctis idem 

pater est, aequo jure omnes liberi sumus. Por. Lact., Div. Inst. 5,15,5. Jak wskazywał św. Paweł Apostoł, Bóg 

nie ma względu na osoby, bowiem jest wspólnym Panem dla wolnych i niewolników – Gal 6,9. Konstytucje 

Apostolskie zalecały, by darzyć niewolników miłością braterską (agápe, ἀγάπη – Const. Ap. 4,12,4). Również 

znakomity kaznodzieja, jakim był św. Jan Chryzostom, wzywał do łagodności w stosunku do niewolników. Zob. 

Joan. Chris., In ep. ad Phil. hom. 2. 
2
 Zob. J 18,36. 

3
 Gal 3,28. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

rychło spodziewanej Paruzji, później zaś z koniecznego realizmu
4
. W praktyce nie znano bo-

wiem innej rzeczywistości społecznej niż ta, w której ludzie dzielili się na wolnych i niewol-

ników, mimo że nawet pogańscy intelektualiści dostrzegali sprzeczność tego stanu rzeczy 

z prawem naturalnym (ius naturale)
5
. 

Kościół zachęcał zatem niewolników do posłuszeństwa właścicielom, a właścicieli – 

do łagodności względem niewolników
6
. Pomimo braku ogólnego postulatu zniesienia niewol-

nictwa surowe dla niewolników prawa uważano za nieludzkie, czemu dawał wyraz choćby 

Orygenes
7
. Nie negowano jednak wszelkich uprawnień właścicieli związanych z prawem do 

karcenia niewolników; wyraźnie akceptował je nawet tak znakomity intelektualista, jak 

św. Augustyn, który nawoływał zarazem do umiaru i stosowania raczej słownych upomnień, 

nie zaś chłosty
8
. Nie może więc dziwić, że również w działalności synodów zaczęły pojawiać 

się wątki związane z niewolnictwem, zawierające różnego rodzaju nakazy i zakazy o charak-

terze dyscyplinarnym. Pierwszy chronologicznie był w tym względzie synod w hiszpańskiej 

Elwirze (ok. 306 r.)
9
. Miał w nim uczestniczyć późniejszy doradca cesarza Konstantyna 

Wielkiego, biskup Hozjusz z Kordoby oraz 18 innych biskupów i 26 prezbiterów
10

. Jak przy-

puszcza się w literaturze przedmiotu, wpływ Hozjusza na treść przyjętych podczas synodu 

kanonów mógł być znaczny, skoro złożył on swój podpis jako drugi spośród zgromadzonych 

biskupów
11

. 

 

 

                                                 
4
 Zob. np. J. Gaudemet, La formation du droit séculer et du droit de l’Église aux IVe et Ve siècles, Paris 1957, 

s. 197; N. Borckmeyer, Antike Sklaverei, Darmstadt 1979, s. 192. Por. B. Biondi, Il diritto romano cristiano, 

vol. 2, Milano 1952, s. 382. 
5
 W tym względzie szczególnie interesujące są spostrzeżenia rzymskich jurystów, będących niewątpliwie ludźmi 

wielkiej kultury i rozległych horyzontów intelektualnych. Zwracali oni uwagę na sprzeczność niewolnictwa z ius 

naturale. Zob. np. D. 1,5,4,1; D. 1,1,4; D. 50,17,32. Analogiczne były konstatacje św. Augustyna – Aug., De civ. 

Dei 19,15: Nullus autem natura, in qua prius Deus hominem condidit, servus est hominis aut peccati. 
6
 Najlepszym tego przykładem jest list św. Pawła Apostoła do Filemona (zwłaszcza Flm 1,8–20). Inne źródła 

z Nowego Testamentu: Kol 3,22–24; 1 Tm 6,1–2; Ef. 6,5–9. Z okresu późniejszego zob. także: Origenes, De 

prin. 3,1,11; Joan. Chris., In ep. ad Phil. hom. 1–2; Aug., De civ. Dei 19,15. 
7
 Origenes, De prin. 2,9,3. 

8
 Aug., De civ. Dei 19,16. 

9
 Na temat tego synodu powstała bogata literatura. Zob. np. A.W.W. Dale, The Synod of Elvira and Christian 

Life in the Fourth Century: A Historical Essay, London 1882; K.J. Hefele, A History of Christian Councils from 

the Original Documents, vol. 1: To the Close of the Council of Nicea A.D. 325, Edinburgh 1894, s. 131 i n.; 

J. Gaudemet, Concile d’Elvire, [w:] Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques, vol. 15, Paris 1963, 

s. 312–348; M. Meigne, Concile ou collection d’Elvire, „Revue d’Histoire Ecclésiastique” 1975, vol. 70, s. 361–

387; E. Reichert, Die Canones der Synode von Elvira: Einleitung und Kommentar, Hamburg 1990; J.F. Ubina, 

Le concile d’Elvire et l’esprit du paganisme, „Dialogues d’histoire ancienne” 1993, vol. 19(1), s. 309–318; 

P. Badot, D. De Decker, Historicité et actualité des canons disciplinaires du concile d’Elvire, „Augustinianum” 

1997, vol. 37(2), s. 311–322; D. Ramos-Lissón, Osio di Córdoba, la data del concilio de Elvira y los possibiles 

influjos de otros concilios contemporáneos, [w:] Historiam perscrutari. Miscelnaea di studi offerti al prof. Otto-

rino Pasquato, ed. M. Martino, Roma 2002, s. 343–355; J. Garcia Sánchez, El derecho romano en el concilio de 

Elvira (s. IV), [w:] Concili della cristianitá occidentale, Roma 2002, s. 589–606; J. Lewandowicz, O brzmieniu 

I tłumaczeniu kanonu 33. synodu w Elwirze – najstarszego oficjalnego tekstu Kościoła o celibacie duchowień-

stwa, „Vox Patrum” 2013, vol. 60(33), s. 209–219. 
10

 A. Baron, H. Pietras, [w:] Synodi et Collectiones Legum, vol. 1: Acta Synodalna. Ann. 50–301, eds. A. Baron, 

H. Pietras, Kraków 2006, s. 49*, przypis A. 
11

 I. Čairović, Possible Influence of Hosius of Cordoba on Decisions Made at the First Ecumenical Council 

(325): Analogy of Canons from the Councils of Elvira, Arles and Nicaea, “Bogoslovni vestnik” 2017, vol. 77, 

s. 102–103. Zob. także: D. Ramos-Lissón, Osio di Córdoba…, s. 343 i n. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

KANON 5 SYNODU W ELWIRZE – TREŚĆ NORMATYWNA 

I KONTEKST SPOŁECZNY 

 

Autentyczność kanonów z Elwiry była w przeszłości podważana, a zagadnienie to od-

żyło wraz z publikacją głośnego artykułu M. Meigne’a, kwestionującego integralność zbioru 

oraz wskazującego, że jest on raczej kompilacją, w której jedynie pierwsze 21 kanonów, 

określonych jako grupa „A”, było rzeczywiście uchwalonych w Elwirze
12

. Jakkolwiek pogląd 

Meigne’a spotkał się z krytyką w literaturze
13

, to jednak warto zauważyć, że będący przed-

miotem dalszej analizy kanon 5 – nawet według kryteriów przyjętych przez tego autora – jest 

autentyczny. Został zatem uchwalony przez biskupów zgromadzonych w hiszpańskiej miej-

scowości
14

. Zgodnie z jego treścią: 

 

Conc. Eliberritanum, can. 5: Si qua femina furore zeli accensa flagris verberaverit ancillam suam, ita ut 

intra tertium diem animam cum cruciatu effundat, eo quod incertum sit voluntate an casu occiderit; si voluntate, 

post septem annos, si casu, post quinquennii tempora, acta legitima poenitentia ad communionem placuit 

admitti; quod si infra tempora constiuta fuerit infirmata, accipiat communionem
15

. 

 

Geneza uchwalenia omawianego kanonu jest dość tajemnicza. Szczególne trudności 

nastręcza fakt, że dotyczy on jedynie zabójstwa dokonanego przez kobietę (femina, w innych 

wydaniach kanonów z Elwiry – domina) na niewolnicy
16

. Sugeruje to dwa możliwe rozwią-

zania – kanon powstał albo na kanwie jakiejś konkretnej sprawy, albo treść jego determino-

wana była przekonaniem o szczególnej wybuchowości kobiet, która wynikała z braku należy-

tej samokontroli
17

. Nie sposób natomiast upatrywać w tej nietypowej regulacji jakiejś próby 

                                                 
12

 M. Meigne, op. cit., s. 361 i n. 
13

 Zob. D. Ramos-Lissón, En torno a la autenticidad de algunos canones del concilio de Elvira, „Scripta 

Theologica” 1979, vol. 11(1), s. 181–186. Autor zwraca uwagę m.in. na to, że niektóre formułowane przez 

Meigne’a argumenty natury filologicznej są mocno wątpliwe (ibidem, s. 184–185). Por. również przegląd badań 

dokonany przez M.J. Lázaro Sánchez w L’état actuel de la recherche sur le concile d’Elvire („Revue de Scien-

ces Religieuses” 2008, vol. 82(4), s. 517–546). 
14

 Był to skądinąd argument adwersarzy Meigne’a, którzy – jak np. Ramos-Lissón – wskazywali, że nie był on 

w stanie wykazać braku autentyczności pierwszych 22 kanonów z Elwiry i uznał ich autentyczność. Zob. 

D. Ramos-Lissón, En torno a la autenticidad…, s. 186. 
15

 Synod w Elwirze, kanon 5: „Jeśli kobieta w gniewie spowodowanym zazdrością zachłoszcze swoją niewolnicę 

używając flagrum, tak że ta wyzionie w mękach ducha w ciągu trzech dni, a nie wiadomo, czy zabiła umyślnie, 

czy przypadkiem, to: jeśli umyślnie – po siedmiu latach wyznaczonej pokuty, a jeśli przypadkiem – po pięciu 

latach pokuty może zostać dopuszczona do Komunii. Gdyby w tym czasie zachorowała, można jej udzielić Ko-

munii” (przekład własny). 
16

 Według prawa mojżeszowego właściciel niewolnika, który pobiłby go na śmierć, winien być surowo ukarany 

(Wj 21,20). W przypadku okaleczenia niewolnika poprzez pozbawienie go oka lub też w sytuacji wybicia zęba 

niewolnikowi właściciel powinien był go wyzwolić (Wj 21,26–27). Niewolników, którzy zbiegli od obcych 

ludów – zapewne pochwyconych wcześniej Izraelitów – nie wolno było na powrót wydawać właścicielom (Pwt 

23,16–17). W Mądrościach Syracha zalecano, by niewolników nie rozleniwiać, a krnąbrnych zakuwać w cięższe 

kajdany, jednak zakazywano jednocześnie „przebierać miary względem jakiegokolwiek człowieka” i „nie czynić 

nic bez zastanowienia” (Syr 33,25–33). Brak jest jednak szczególnej normy, która odnosiłaby się do zabójstwa 

lub pobicia niewolnicy przez właścicielkę. Nie wydaje się zatem, by omawiany kanon nawiązywał bezpośrednio 

do norm prawa żydowskiego. Co do dalszych szczegółowych kwestii związanych ze sprzecznościami analizo-

wanej regulacji z zasadami prawa mojżeszowego zob. dalszą część artykułu. 
17

 Tak również: H.G. Franco, La «cuestión femenina» en el primitivo cristianismo hispano: a propósito de los 

cánones V, XXXV y LXXXI del Concilio de Elvira, “Helmantica: Revista de filología clásica y hebrea” 1998, 

vol. 49(150), s. 242. Autorka zwraca również uwagę, że żaden spośród kanonów z Elwiry nie reguluje kwestii 

ewentualnej odpowiedzialności mężczyzn za zabicie niewolnika lub znęcanie się nad niewolnikami. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

„załatania” luki istniejącej w prawie rzymskim, skoro wiadomo, że już Hadrian skazał kobietę 

winną znęcania się nad niewolnicami na pięcioletnie wygnanie (relegatio)
18

. 

Oba proponowane rozwiązania problemu genezy omawianego kanonu nie wykluczają 

się wzajemnie. Mogły one wystąpić łącznie, przeplatając się i ostatecznie determinując treść 

regulacji. Za tezą o kluczowym znaczeniu konkretnej, nieznanej nam dziś w szczegółach, 

sprawy przemawiać może fakt, że analizowany kanon dotyczył sytuacji, w której nie tylko 

sprawczyni, ale i ofiara winna być kobietą. 

Alternatywna przyczyna dla ustalenia takiej, a nie innej treści kanonu dotyczy po-

strzegania kobiet we wczesnych wspólnotach chrześcijańskich (a nawet szerzej – w ówcze-

snym społeczeństwie, niezależnie od jego profilu religijnego). Stosunek pisarzy wczesno-

chrześcijańskich do kobiet nie był jednak jednolity
19

. W I Liście do Tymoteusza wskazuje się 

wprawdzie, że to Ewa jako pierwsza została zwiedziona przez Szatana, stając się przyczyną 

upadku rodzaju ludzkiego
20

, ale zarazem – w dalszej części listu – można przeczytać o ko-

nieczności otoczenia czcią żyjących w czystości wdów
21

. Św. Paweł Apostoł dopuszczał rów-

nież posługę kobiet, określanych jako diakonisy (diakonissa – δῐᾱκόνῐσσᾰ), wskazując zara-

zem na to, by zachowywały one czystość, unikały plotek, pozostawały trzeźwe i wierne
22

. 

W późniejszych źródłach – poprzedzających synod w Elwirze lub pochodzących z okresu doń 

zbliżonego – brak samokontroli kobiet nie pojawia się w kontekście jakiejś szczególnej agre-

sji w stosunku do niewolników lub innych osób; częściej dotyczy obaw związanych z zacho-

waniem czystości przez młode wdowy oraz dziewice
23

. W tym kontekście Tertulian zarzucał 

pogańskim kobietom także słabość do własnych niewolników i wyzwoleńców, która miała 

wywoływać publiczne zgorszenie
24

. Związki takie nie były społecznie akceptowane
25

. 

Utrzymywanie relacji intymnych właścicielek z niewolnikami musiało zdarzać się 

zresztą dość często, skoro zostało surowo zakazane przez Konstantyna Wielkiego w adreso-

wanej ad populum, a zatem mającej walor prawa powszechnie obowiązującego na terenie 

                                                 
18

 Zob. D. 1,6,2 (in fine): …Divus etiam Hadrianus Umbriciam quandam matronam in quinquennium relegavit, 

quod ex levissimis causis ancillas atrocissime tractasset. Zob. także: P. Bonfante, Corso di diritto romano, 

vol. 1: Diritto di famiglia, Roma 1925, s. 149; K. Amielańczyk, Rzymskie prawo karne w reskryptach cesarza 

Hadriana, Lublin 2006, s. 163. 
19

 Zob. np. E. Wipszycka, Kościół w świecie późnego antyku, Warszawa 1994, s. 281 i n. 
20

 Zob. 1 Tm 2,13–14. Por. Rdz 3,1–7. Argument ten był podnoszony w pisarstwie wczesnochrześcijańskim. 

Zob. np. Tert., De cultu feminarum 1,1,1–2. Warto jednak zauważyć, że nawet ci spośród ówczesnych autorów, 

którzy przywoływali ten argument, nie byli w tym względzie w pełni konsekwentni. Wspomniany Tertulian 

w innych swych dziełach równie surowo ocenił zachowanie Adama. Zob. Tert., De exhortatione castitatis 2,5 

oraz Adversus Marcionem 2,8,2. Szerzej na temat poglądów Tertuliana zob. D. Zalewski, Kobiety u Tertuliana 

w kontekście historii zbawienia, „Vox Patrum” 2016, vol. 66(36), s. 57 i n. 
21

 Zob. 1 Tm 5,3. 
22

 Zob. 1 Tm 3,11. 
23

 Zob. np. Hipp., Trad. Ap. 1,9 oraz 1,11. 
24

 Tert., Ad uxorem 8,4: Nonnullae se libere et seruis suis conferunt, omnium hominum existimatione despecta, 

dummodo habeant a quibus nullum impedimentum libertatis suae timeant. Apologeta odwoływał się również do 

regulacji zawartej w s.c. Claudianum, zgodnie z którą kobieta współżyjąca z cudzym niewolnikiem bez zgody 

jego właściciela sama popadała w niewolę – Tert., Ad uxorem 8,1: Scilicet ne in lasciuiam excedant, officia 

deserant, dominica extraneis promant. Nonne insuper censuerunt seruituti uindicandas quae cum alienis seruis 

post dominorum denuntiationem in consuetudine perseuerauerint? 
25

 M. Kuryłowicz, Rzymskie prawo oraz zwyczaje grobowe i pogrzebowe, Lublin 2020, s. 182. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

całego cesarstwa, konstytucji
26

. Cesarz uznał takie stosunki za crimen publicum oraz nakazał 

karanie zarówno kobiety, jak i niewolnika śmiercią
27

. Wydaje się, że również omawiany ka-

non był związany z tym zjawiskiem, a być może też z jakąś szczególnie bulwersującą sprawą, 

która się w tym kontekście pojawiła. Wskazują na to już pierwsze jego słowa: si qua femina 

furore zeli accensa flagris verberaverit ancillam suam. Termin zelus w sposób wyraźny ak-

centuje, że do zabójstwa niewolnicy winno dojść w gniewie spowodowanym zazdrością (ze-

li)
28

, powstałą być może w związku ze słabością do niewolnika, który był związany (lub 

związał się) z jedną z niewolnic. Tego rodzaju interpretacja kanonu pozwala na racjonalne 

objaśnienie jego genezy i nie pozostaje w zupełnym oderwaniu od zachowanych źródeł oraz 

naszej wiedzy o stosunkach – także intymnych – między niewolnikami i wolnymi w starożyt-

ności rzymskiej. 

Społeczna akceptacja dla utrzymywania relacji intymnych między niewolnicą i jej 

właścicielem była większa, niż miało to miejsce w przypadku związków niewolników z nie-

wolnicami. Jak wskazuje M. Kuryłowicz, posiadanie potomstwa z własną niewolnicą mogło 

prowadzić do jej wyzwolenia i późniejszego małżeństwa, co potwierdzają liczne inskrypcje 

nagrobne opatrzone takimi formułami, jak libertae et coniugi oraz patrono et coniugi
29

. Wy-

zwolenie własnej niewolnicy dla zawarcia z nią małżeństwa uznawano za słuszną przyczynę 

(iusta causa manumissionis) na gruncie lex Aelia Sentia
30

. Oczywiście można się domyślać, 

że nie każdy właściciel był na tyle szlachetny, a dzieci zrodzone z niewolnic same stawały się 

niewolnikami
31

. Zdecydowanie mniejsza była akceptacja dla małżeństw między wyzwoleń-

cami a kobietami wolno urodzonymi, które nie były manifestowane na pomnikach nagrob-

nych
32

. Zgodnie natomiast z s.c. Claudianum współżycie kobiety z cudzym niewolnikiem bez 

zgody jego właściciela skutkowało popadnięciem jej w niewolę, jeżeli nie zerwała związku 

mimo trzykrotnego wezwania
33

. W omawianym okresie uchwała ta wciąż pozostawała w mo-

                                                 
26

 C.Th. 9,9,1. Por. D. 48,5,24, gdzie wzmiankuje się o osobach niskiego stanu, z którymi zdarzało się kobietom 

popełniać adulterium, oraz D. 48,5,27 i D. 48,5,33, opisujące odmienności proceduralne w przypadku postępo-

wania z oskarżonym o tę zbrodnię niewolnikiem. 
27

 C.Th. 9,9,1,1: Si qua cum servo occulte rem habere detegitur, capitali sententiae subiugetur, tradendo ignibus 

verberone, sitque omnibus facultas crimen publicum arguendi, sit officio copia nuntiandi, sit etiam servo licentia 

deferendi, cui probato crimine libertas dabitur, quum falsae accusationi poena immineat. Dopuszczano przy 

tym, by donos przeciwko właścicielce pochodził od innych niewolników, którzy mogli w związku z jego złoże-

niem pozyskać wolność. Podkreślało to wagę przestępstwa – podobnie było w przypadku tak poważnej zbrodni 

jak crimen laesae maiestatis. Por. C.Th. 9,5,1. 
28

 K. Kumaniecki, Słownik łacińsko-polski, Warszawa 1976, s. 545 (s.v. zelus). 
29

 M. Kuryłowicz, op. cit., s. 182, przypis 42. 
30

 G. 1,19: Iusta autem causa manumissionis est, ueluti si quis filium filiamue aut fratrem sororemue naturalem 

aut alumnum aut paedagogum aut seruum procuratoris habendi gratia aut ancillam matrimonii causa apud 

consilium manumittat. Zob. także: D. 40,9,21. 
31

 Zob. G. 1,82–86. Gaius szczegółowo omawiał zagadnienie statusu potomstwa ze związków między wolnymi 

i niewolnikami, co może świadczyć o dużym znaczeniu tego problemu. Zgodnie ze wspomnianą konstytucją 

Konstantyna Wielkiego potomstwo ze związku między niewolnikiem i jego właścicielką mogło dziedziczyć 

wyłącznie w sytuacji, gdyby rodzice ich zmarli przed wytoczeniem skargi (C.Th. 9,9,2–5). Cesarz stwierdził, że 

potomstwo takie nie powinno „cierpieć za grzechy zmarłych rodziców” (ne defunctorum parentum vitiis prae-

gravetur). Por. w tym względzie metaforyczną, lecz zakorzenioną w Pięcioksięgu (Rdz 21,10) wypowiedź św. 

Pawła Apostoła: Ga 4,30. 
32

 M. Kuryłowicz, op. cit., s. 182, przypis 44. 
33

 G. 1,84 i 91; Tac., Ann. 12,53. Szerzej na ten temat zob. B. Sirks, Ad senatus consultum Claudianum, “ZSS” 

1993, vol. 111(1), s. 436–437; K. Harper, The SC Claudianum in the Codex Theodosianus: Social History and 

the Legal Text, “The Classical Quarterly” 2010, vol. 60(2), s. 610–638 wraz z powołaną tu literaturą. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

cy, uchylił ją dopiero cesarz Justynian Wielki (527–565)
34

. Co więcej, wkrótce po synodzie 

w Elwirze cesarz Konstantyn wydał kilka konstytucji, które bezpośrednio odnosiły do stoso-

wania s.c. Claudianum w praktyce sądowej
35

. 

Uwzględniając zarówno kontekst społeczny, jak i treść kanonu, za prawdopodobną 

można uznać tezę, że powstał on na kanwie jakiejś konkretnej sprawy. Właścicielka niewol-

nicy w furii spowodowanej zazdrością zachłostała niewolnicę na śmierć, co musiało wstrzą-

snąć lokalną społecznością chrześcijan. Stąd też biskupi mogli uznać, że kwestia ta wymaga 

regulacji dyscyplinarnej. Tym samym wątpliwe jest, by treść kanonu była zdeterminowana 

jakimiś uprzedzeniami w stosunku do kobiet czy nawet samym potępieniem dla zjawiska cu-

dzołożnych stosunków właścicielek i ich niewolników. 

 

KANON 5 SYNODU W ELWIRZE A NORMY PRAWA RZYMSKIEGO 

CHRONIĄCE ŻYCIE NIEWOLNIKÓW 

 

Kolejną kwestią wymagającą bliższego omówienia jest związek między przytoczo-

nym kanonem a normami prawa rzymskiego, które w pewnym zakresie chroniły życie nie-

wolników przed zamachem ze strony właściciela już od czasów Antoninusa Piusa
36

, a być 

może nawet Hadriana
37

. Zresztą już w okresie wcześniejszym dostrzegalna była tendencja 

do obejmowania niewolników ochroną prawną, np. przez wprowadzenie na mocy lex Petro-

nia zakazu samowolnego przeznaczania ich do walk z dzikimi zwierzętami na arenie 

(ad bestias)
38

. Z czasem przyjęto, że za zabójstwo (homicidium) niewolnika karano na pod-

stawie lex Cornelia de sicariis et veneficis, która w okresie pryncypatu – na skutek twórczej 

interpretacji jej postanowień przez rzymską jurysprudencję – stała się powszechnym pra-

                                                 
34

 Zob. C. 7,24,1. 
35

 Zob. C.Th. 4,12,1–3. Konstytucje te były żywo dyskutowane w literaturze przedmiotu, co zwięźle streścił 

K. Harper (The SC Claudianum…, s. 611 i n.). 
36

 Por. G. 1,53: Sed hoc tempore neque ciuibus Romanis nec ullis aliis hominibus, qui sub imperio populi Roma-

ni sunt, licet supra modum et sine causa in seruos suos saeuire: nam ex constitutione sacratissimi imperatoris 

Antonini, qui sine causa seruum suum occiderit, non minus teneri iubetur, quam qui alienum seruum occiderit. 

sed et maior quoque asperitas dominorum per eiusdem principis constitutionem coercetur: nam consultus 

a quibusdam praesidibus prouinciarum de his seruis, qui ad fana deorum uel ad statuas principum confugiunt, 

praecepit, ut si intolerabilis uideatur dominorum saeuitia, cogantur seruos suos uendere. et utrumque recte fit: 

male enim nostro iure uti non debemus; qua ratione et prodigis interdicitur bonorum suorum administratio. Zob. 

także: I. 1,8,2; D. 1,6,2; Coll. 3,3,2. Por. W.W. Buckland, Roman Law of Slavery, Cambridge 1908, s. 37–38; 

G.F. Falchi, Diritto penale romano. I singoli reati, Padova 1932, s. 153–154; B. Biondi, op. cit., s. 433–434; 

O. Robleda, Il diritto degli schiavi nell’antica Roma, Roma 1976, s. 87–88; F. Longchamps de Bérier, Nadużycie 

prawa w świetle rzymskiego prawa prywatnego, Warszawa 2004, s. 21 i n. 
37

 Script. Hist. Aug., Hadr. 18,7–8: Servos a dominis occidi vetuit eosque iussit damnari per iudices, si digni 

essent. Lenoni et lanistae servum vel ancillam vendi vetuit causa non praestita. Jak wskazuje K. Amielańczyk 

(Rzymskie prawo karne…, s. 59, 162–163), z przekazu tego wynika, że Hadrian ograniczył władzę właścicieli 

nad niewolnikami, pozbawiając ich tradycyjnego ius vitae ac necis. Natomiast A. Wiliński (Ustawy Konstantyna 

Cod. Th. 9,12 De emendatione servorum na tle historycznego rozwoju ius vitae ac necis pana niewolnika, 

„Roczniki Teologiczne” 1963, vol. 10(4), s. 180–181) wskazał, że wydany przez Hadriana zakaz musiał być 

mało skuteczny, najprawdopodobniej dlatego, że nie utożsamiał wyraźnie pozbawienia niewolnika życia z homi-

cidium. Sceptyczny co do autentyczności przekazu zawartego w Historia Augusta był O. Robleda (op. cit., s. 87, 

przypis 389). 
38

 D. 48,8,11,1–2. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

wem przeciwko zabójstwu
39

. Warto również zwrócić uwagę na fakt, że już po synodzie 

w Elwirze, w 319 r. cesarz Konstantyn Wielki wydał konstytucję dotyczącą tego samego 

zagadnienia
40

. Pozornie mogłoby to sugerować, że wcześniejszy reskrypt Antoninusa Piusa 

poszedł w zapomnienie i uległ desuetudo. Trzeba jednak pamiętać, że juryści późnego okre-

su klasycznego także zajmowali się zagadnieniem zabójstwa niewolnika dokonanego przez 

właściciela
41

. Wydaje się zatem, że omawiany kanon został przyjęty pod wpływem rozwią-

zań znanych w prawie rzymskim. 

Potrzeba potwierdzenia normy rzymskiej mogła wynikać z sytuacji, w jakiej znajdo-

wali się wówczas wyznawcy chrześcijaństwa. Wprawdzie na obszarach Galii i Hiszpanii, któ-

re pozostawały wpierw pod władzą Konstancjusza Chlorusa, a następnie jego syna, Konstan-

tyna, prześladowania nigdy nie były zbyt surowe i ograniczały się do zburzenia kilku miejsc 

spotkań wspólnot chrześcijańskich, ale chrześcijaństwo było tolerowane raczej siłą autorytetu 

władcy niż prawa
42

. Z całą pewnością nie posiadało wówczas statusu religio licta, a wyznaw-

                                                 
39

 D. 48,8,1,2: Et qui hominem occiderit, punitur non habita differentia, cuius condicionis hominem interemit. 

Jak zresztą zauważa K. Amielańczyk (Lex Cornelia de sicariis et veneficis. Ustawa Korneliusza Sulli przeciwko 

nożownikom i trucicielom. 81 r. p.n.e., Lublin 2011, s. 134–135), lex Cornelia de sicariis et veneficis, pierwotnie 

pomyślana jako ustawa mająca na celu zapewnienie bezpieczeństwa publicznego, chroniła pośrednio również 

niewolników, mimo że sam Sulla żadnego zakazu zabijania niewolników nigdy nie wprowadził (odmiennie, 

choć w trybie przypuszczającym: O. Robinson, The Criminal Law of Ancient Rome, Baltimore 1996, s. 43). 

Samo zabójstwo cudzego niewolnika w okresie późnej republiki skutkowało natomiast wyłącznie odpowiedzial-

nością o charakterze prywatnoprawnym, na podstawie lex Aquilia de damno iniuria dato (zob. K. Amielańczyk, 

Lex Cornelia…, s. 135; D. 9,2,2,pr.). Ulpian akcentował bezprawny charakter zabicia niewolnika jako konieczną 

przesłankę odpowiedzialności na podstawie pierwszego „rozdziału” (jak się tradycyjnie zwykło określać jed-

nostki redakcyjne tej ustawy – R. Zimmermann, The Law of Obligations. Roman Foundations of the Civilian 

Tradition, Oxford 1996, s. 953) lex Aquilia – zob. D. 9,2,3. Nie rodziło odpowiedzialności na podstawie lex 

Aquilia zabicie cudzego niewolnika, choćby w okolicznościach określanych dziś mianem obrony koniecznej 

(zob. D. 9,2,4,pr.). Szerzej na temat lex Aquilia zob. R. Zimmermann, op. cit., s. 953 i n. Zagadnienie konkuren-

cji skarg – actio legis Aquliae oraz iudicium ex lege Cornelia – poddane zostało drobiazgowej analizie przez 

M. Miglietta w Servus dolo occisus. Contributo allo studio del concorso tra ‘actio legis aquiliae’ e ‘iudicium ex 

lege Cornelia de Sicariis’ (Napoli 2001). 
40

 C.Th. 9,12,1: Si virgis aut loris servum dominus adflixerit aut custodiae causa in vincla coniecerit, dierum 

distinctione sive interpretatione depulsa nullum criminis metum mortuo servo sustineat. Nec vero inmoderate 

suo iure utatur, sed tunc reus homicidii sit, si voluntate eum vel ictu fustis aut lapidis occiderit vel certe telo usus 

letale vulnus inflixerit aut suspendi laqueo praeceperit vel iussione taetra praecipitandum esse mandaverit aut 

veneni virus infuderit vel dilaniaverit poenis publicis corpus, ferarum vestigiis latera persecando vel exurendo 

admotis ignibus membra aut tabescentes artus atro sanguine permixta sanie defluentes prope in ipsis adegerit 

cruciatibus vitam linquere saevitia immanium barbarorum. Por. W.W. Buckland, op. cit., s. 38; P. Bonfante, 

op. cit., s. 150; M. Sargenti, Il diritto privato nella legislazione di Costantino, Milano 1938, s. 51; B. Biondi, 

op. cit., s. 432–434; A. Wiliński, op. cit., s. 187 i n.; G. Rizelli, C.Th. 9.12.1 e 2, „Rivista di diritto romano” 

2005, no. 5, s. 1–14. 
41

 Zob. P.S. 5,23,6: Servus si plagis defecerit, nisi id dolo fiat, dominus homicidii reus non potest postulari: 

modum enim castigandi et in servorum coercitione placuit temperari. Coll. 3,2,1: Paulus libro sententiarum 

quinto sub titulo ad legem Corneliam de sicariis et veneficis dicit: Servus si plagis defecerit, nisi id dolo fiat, 

dominus homicidii reus non potest postulari; modum enim castigandi et in servorum coercitione placuit 

temperari. 
42

 Na ograniczony wymiar prześladowań na tych obszarach wskazuje choćby Laktancjusz: Lact., De mort. pers. 

15,7: Nam Constantius, ne dissentire a maiorum praeceptis videretur, conventicula, id est parietes, qui restitui 

poterant, dirui passus est, verum autem dei templum, quod est in hominibus, incolume servavit. Mocno wyideali-

zowany wydaje się w tym względzie przekaz Euzebiusza z Cezarei: Euseb., Vita Const. 1,15–16 (wątpliwości 

odnośnie do rzetelności tego przekazu podnoszą również: A. Cameron, S.G. Hall, Commentary, [w:] Eusebius, 

Life of Constantine, Oxford 1999, s. 196). Zob. także: A.H.M. Jones, The Later Roman Empire. 284–602: 

A Social, Economic and Administrative Survey, vol. 1, Oxford 1964, s. 71–72; T.D. Barnes, Constantine and 

Eusebius, Cambridge–London 1981, s. 13–14. Ogólnie na temat prześladowań Dioklecjana zob. R. Paribeni, 

Storia di Roma, vol. 8: Da Diocleziano alla caduta dell’Imperio d’Occidente, Bologna 1941, s. 41 i n.; W.H.C. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

cy Chrystusa woleli zapewne unikać bliższych kontaktów z rzymskimi urzędnikami. Przy-

puszcza się również, że pomiędzy lokalną ludnością pogańską i wspólnotami chrześcijańskimi 

mogło dochodzić do różnego rodzaju konfliktów, a nawet tumultów związanych z atakami na 

„wrogie” miejsca kultu
43

. Zmuszało ich to do rozstrzygania sporów w sposób niejako polu-

bowny, poprzez poddanie ich pod osąd miejscowego biskupa. Być może pociągnęło to za 

sobą konieczność uregulowania także pewnych spraw o charakterze karnym, w tym właśnie 

kwestii zabójstwa niewolnika. 

Zawartość normatywna kanonu świadczy o tym, że jego autorem była osoba o przy-

najmniej podstawowej wiedzy prawniczej. Wskazuje na to zróżnicowanie sankcji za zabój-

stwo dokonane umyślnie (voluntate) i nieumyślnie (casu), opisane z użyciem terminów zna-

nych z pism jurystów klasycznych oraz reskryptów cesarskich
44

. Treść kanonu wskazuje rów-

nież na konieczność przeprowadzenia pewnego rodzaju dochodzenia w celu ustalenia istnie-

nia ewentualnego zamiaru sprawczyni (…quod incertum sit voluntate an casu occiderit…)
45

. 

Kwestia zamiaru jest szczególnie interesująca ze względu na fakt, że według fragmentu z ko-

mentarza ad legem Corneliam de sicariis et veneficis, który autor Collatio legum Mosaicarum 

et Romanarum przypisywał Paulusowi, właściciela niewolnika, który zmarł na skutek chłosty, 

można była oskarżyć o morderstwo (homicidium) jedynie wówczas, gdy działał on umyślnie 

                                                                                                                                                         
Frend, Persecutions: genesis and legacy, [w:] The Cambridge History of Christianity, vol. 1: Origins to Con-

stantine, eds. M.M. Mitchell, F.M. Young, Cambridge 2008, s. 503 i n. Jak zauważa R. Migliorini (La 

giurisdizione criminale romana tra principato e dominato gli atti dei martiri come testimonianze processuali, 

Citta del Vaticano 2008, s. 55–56), podobna była sytuacja chrześcijan w Afryce i Italii pod rządami 

Maksencjusza. 
43

 Świadczyć o tym może kanon 60 przyjęty na synodzie w Elwirze, w którym mowa o tym, że osoby zabite 

podczas niszczenia pogańskich posągów („idoli”) nie powinny być zaliczone w poczet męczenników – Conc. 

Eliberritanum, can. 60: Si quis idola fregerit et ibidem fuerit occisus, quatenus in Evangelio scriptum non est 

neque invenietur sub apostolis unquam factum, placuit in numerum eum non recipi martyrum. Szerzej na ten 

temat zob. A. González Blanco, El cristianismo en la Hispania preconstantiniana. Ensayo de interpretación 

sociológica, „Anales de la Universidad de Murcia” 1981–1982, vol. 40(3–4), s. 59 i n. 
44

 Zob. Coll. 16,2; Coll. 1,11,3–4; D. 48,8,14; D. 48,19,5,2. Por. K. Amielańczyk, Crimina leigitma w rzymskim 

prawie publicznym, Lublin 2013, s. 125 i n.; idem, Coll. 1.0. De sicariis [et homicidiis casu vel voluntate] – czyli 

krótki wykład o transformacji rzymskiej ustawy przeciwko „nożownikom” w powszechne prawo przeciwko za-

bójstwu, „Studia Iuridica Lublinensia” 2013, vol. 19, s. 27–39. 
45

 Jest to regulacja zasadniczo odmienna od przyjętej w późniejszej konstytucji Konstantyna Wielkiego z 326 r., 

w której cesarz wyraźnie zakazał przeprowadzania postępowania dowodowego odnoszącego się do kwestii za-

miaru właściciela w sytuacjach, gdy niewolnik zmarł po wymierzeniu mu kary w ramach domestica potestas 

przy użyciu normalnych środków (simplices quaestiones) – C.Th. 9,12,2: Quoties verbera dominorum talis casus 

servorum comitabitur, ut moriantur, culpa nudi sunt, qui, dum pessima corrigunt, meliora suis acquirere vernu-

lis voluerunt. Nec requiri in huius modi facto volumus, in quo interest domini incolume iuris proprii habere 

mancipium, utrum voluntate occidendi hominis an vero simpliciter facta castigatio videatur. Toties etenim 

dominum non placet morte servi reum homicidii pronuntiari, quoties simplicibus quaestionibus domesticam 

exerceat potestatem. Si quando igitur servi plagarum correctione, imminente fatali necessitate, rebus humanis 

excedunt, nullam metuant domini quaestionem. W praktyce zatem pan uzyskał „komfort” wymierzania chłosty 

bez obaw o ewentualne wszczęcie przeciw niemu postępowania karnego. Por. E. Hermann-Otto, Konstantin, die 

Sklaven und die Kirche, [w:] Antike Lebenswelten: Konstanz, Wandel, Wirkungsmacht, Wiesbaden 2008, s. 362. 

Zob. także: A. Wiliński, op. cit., s. 193; F. Longchamps de Bérier, op. cit., s. 45; G. Rizelli, op. cit., s. 9–10. Co 

więcej, władca w swojej wcześniejszej konstytucji z 319 r. (cytowana powyżej C.Th. 9,12,1) wprowadził do-

mniemanie umyślności w przypadkach szczególnie okrutnego postępowania z niewolnikiem, które prowadziłoby 

do jego śmierci. Kwestia ta była być może oczywista dla zgromadzonych w Elwirze biskupów, którzy zajęli się 

przypadkiem śmierci niewolnicy na skutek chłosty. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

(dolo)
46

. W tym więc względzie regulacja z Elwiry chroniła niewolników lepiej niż świeckie 

prawo rzymskie, które przewidywało jedynie odpowiedzialność karną w stosunku do sprawcy 

nieumyślnego pozbawienia życia człowieka wolnego
47

. 

Na marginesie warto też wspomnieć, że w pismach jurystów brak jest pełnej konse-

kwencji w kwestii koncepcji zawinienia
48

. W bardziej ogólnym przekazie Marcjanusa wska-

zuje się, że przestępstwa można popełnić na trzy sposoby: z premedytacją (zamiarem – pro-

posito), w stanie wzburzenia (w afekcie – impetu) oraz przypadkowo (nieumyślnie – casu)
49

. 

Jak się wydaje, koncepcja Marcjanusa nie była w ogóle znana twórcom kanonu (ewentualnie 

ją odrzucili). „Czynność sprawcza” określona w kanonie 5 synodu z Elwiry musiała bowiem 

nastąpić in furore – w gniewie, pod wpływem złości, przy jednoczesnym zachowaniu rozróż-

nienia na działanie umyślne (voluntate) i nieumyślne (casu). Różnica w stosunku do koncep-

cji Marcjanusa, gdzie działanie impetu można uznać za równoważne z popełnieniem czynu 

in furore, jest zatem wyraźna. 

Kanon wyraźnie określał także, jakim „narzędziem zbrodni” winna posłużyć się kobie-

ta przy chłostaniu niewolnicy. Było to flagrum, czyli bicz, znany również pod nazwą flagel-

lum
50

. Zgodnie ze wzmianką zachowaną w twórczości Seneki flagrum służyło do wymierza-

nia chłosty o charakterze dyscyplinarnym
51

. Z całą pewnością nie było to więc żadne szcze-

gólne narzędzie tortur. Potwierdza to przekaz Swetoniusza, który twierdzi, że ojciec cesarza 

Othona miał go za młodu biczować z użyciem flagrum z powodu nocnych włóczęg i bijatyk
52

. 

                                                 
46

 Coll. 3,2,1 (Paulus libro sententiarum quinto sub titulo ad legem Corneliam de sicariis et veneficis dicit): 

Servus si plagis defecerit, nisi id dolo fiat, dominus homicidii reus non potest postulari: modum enim castigandi 

et in servorumm coercitione placuit temperari. Por. P.S. 5,23,6. 
47

 Zob. np. zachowany w Collatio fragment z twórczości Ulpiana, odnoszący się do sytuacji, w której człowiek 

wolny zmarł na skutek obrażeń doznanych w związku z nieszczęśliwym upadkiem w trakcie biesiady, gdy był 

podrzucany przez grono przyjaciół. Coll. 1,11,1–4 (Ulpianus libro et titulo qui supra): Cum quidam per 

lasciviam causam mortis praebuisset, conprobatum est factum Taurini Egnati proconsulis Baeticae a divo 

Hadriano, quod eum in quinquennium relegasset. 2. Verba consultationis et rescripti ita se habent: ‘Inter 

Claudium, optime imperator, et Euaristum cognovi, quod Claudius Lupi filius in convivio, dum sago iactatur, 

culpa Mari Euaristi ita male acceptus fuerit, ut post diem quintum moreretur. Atque adparebat nullam 

inimicitiam cum Evaristo ei fuisse. Tamen cupiditatis culpa coercendum credidi, ut ceteri eiusdem aetatis 

iuvenes emendarentur. Ideoque Mario Evaristo urbe Italia provincia Baetica in quinquennium interdixi et 

decrevi, ut impendi causa duo milia patri eius persolveret Evaristus, quod manifesta eius fuerat paupertas’. 3. 

V(erba) r(escripti): ‘Poenam Mari Evaristi recte, Taurine, moderatus es ad modum culpae; refert enim et in 

maioribus delictis, consulto aliquid admittatur an casu’. 4. Et sane in omnibus criminibus distinctio haec 

poenam aut iustam provocare debet aut temperamentum admittere. Na temat problematyki zawinienia sprawcy 

w świetle tego tekstu zob. K. Amielańczyk, Rzymskie prawo karne…, s. 68 i n.; idem, Crimina legitima…, s. 140 

i n. 
48

 Wyraźnie wskazuje na to również K. Amielańczyk (Crimina legitima…, s. 146), stwierdzając, że rzymscy 

juryści nie stworzyli spójnej koncepcji strony podmiotowej przestępstwa, a także że niejednokrotnie mieszali oni 

zdarzenia przypadkowe z niedbalstwem i lekkomyślnością. 
49

 D. 48,19,11,2: Delinquitur autem aut proposito aut impetu aut casu. Proposito delinquunt latrones, qui 

factionem habent: impetu autem, cum per ebrietatem ad manus aut ad ferrum venitur: casu vero, cum in 

venando telum in feram missum hominem interfecit. 
50

 P. Kołodko, Rzymska terminologia stosowana na określenie narzędzi używanych podczas chłosty, „Zeszyty 

Prawnicze” 2006, nr 6/1, s. 130, przypis 34. 
51

 Sen., De ira 3,32,2: Sine id tempus ueniat quo ipsi iubeamus: nunc ex imperio irae loquemur; cum illa abierit, 

tunc uidebimus quanto ista lis aestimanda sit. In hoc enim praecipue fallimur: ad ferrum uenimus, ad capitalia 

supplicia, et uinculis carcere fame uindicamus rem castigandam flagris leuioribus. 
52

 Suet., Otho 2,1: A prima adulescentia prodigus ac procax, adeo ut saepe flagris obiurgaretur a patre, 

ferebatur et vagari noctibus solitus atque invalidum quemque obviorum vel potulentum corripere ac distento 

sago impositum in sublime iactare. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Można zatem domyślać się, że nie używał on do tego narzędzia, które miałoby zadręczyć sy-

na czy tym bardziej go zabić. 

Domyślać się należy, że w ślad za prawem rzymskim w prawodawstwie synodalnym 

odrzucono zasadniczo odpowiedzialność za chłostę niewolnika, która miała wyłącznie cha-

rakter dyscyplinarny
53

, ale jedynie pod warunkiem, że pani nie działała w gniewie, a także że 

nie wystąpił skutek w postaci śmierci niewolnika. To właśnie odstępstwo stanowi pewnego 

rodzaju nowość w stosunku do zasad określonych w prawie rzymskim, która zresztą nie zo-

stała przyjęta nawet w ustawodawstwie cesarzy chrześcijańskich
54

. Pobrzmiewa tu natomiast 

echo filozofii stoickiej, a konkretnie poglądów Seneki, który wyraźnie zachęcał, by wzorem 

Sokratesa powstrzymywać się od karcenia niewolników pod wpływem emocji
55

. 

Omawiany kanon statuuje odpowiedzialność za czyn, który dziś można byłoby okre-

ślić jako przestępstwo skutkowe (materialne) – by doszło do jego popełnienia niewolnica po-

winna, według dosłownego tłumaczenia, „wyzionąć ducha w mękach” (animam cum cruciatu 

effundat). Sam przepis przewidywał również swoiste ułatwienie dla ustalenia kwestii odpo-

wiedzialności właścicielki, ponieważ wyraźnie określał wynoszący trzy dni czas, w którym 

uznawano, że śmierć niewolnicy stanowi skutek dokonanej wcześniej chłosty (verbera)
56

. 

Rozwiązanie to było sprzeczne z regułami prawa żydowskiego, które wyłączało odpowie-

dzialność za zabójstwo niewolnika w sytuacji, gdy zgon nastąpił choćby jeden lub dwa dni po 

wymierzeniu chłosty
57

. Może natomiast nawiązywać do zasad znanych w prawie rzymskim: 

 

Coll. 2,7,1: Paulus libro sententiarum quinto sub titulo ad legem Corneliam de sicariis et veneficis: 

Causa mortis idonea non videtur, cum caesus homo post aliquot dies officium diurnae vitae retinens decessit nisi 

forte fuerit ad necem caesus aut letaliter vulneratus
58

. 

 

Z przytoczonego fragmentu Collatio wynika, że Paulus przyjmował, iż brak jest 

związku przyczynowego między wymierzoną niewolnikowi chłostą a jego zgonem w sytuacji, 

gdy niewolnik umiera dopiero po kilku dniach, ale jednocześnie jest w tym czasie na tyle 

sprawny, by wykonywać swoje obowiązki. Tym samym – rozumując a contrario – należy 

założyć, że taki związek przyczynowy zachodziłby w sytuacji, gdyby pobity niewolnik leżał 

przez ten czas w boleściach, tak jak przewidziano to w treści omawianego kanonu z Elwiry
59

. 

Ustanowioną w treści kanonu sankcją była długoletnia pokuta (acta legitima 

poenitentia), wiążąca się z niemożnością przystąpienia do Komunii eucharystycznej. Długość 

pokuty – jak wspomniano – uzależniona była od tego, czy czynu dokonano umyślnie czy też 

                                                 
53

 Zob. przytoczony powyżej fragment: Coll.3, 2,1.  
54

 Por. C.Th. 9,12,1–2, gdzie Konstantyn Wielki odrzucił możliwość dopuszczenia odpowiedzialności właścicie-

la, którego niewolnik zmarł na skutek chłosty wymierzonej w celu jego poprawy (emendatio, correctio). 
55

 Zob. Sen., De ira 1,15,3. 
56

 Por. P. Kołodko, op. cit., s. 123 i n. 
57

 Zob. Wj. 21,20–21. Por. Coll. 3,1,1. 
58

 Paulus w piątej księdze Sentencji, w tytule O ustawie kornelijskiej o skrytobójcach i trucicielach: „1. Gdy 

pobity niewolnik umiera po kilku dniach, w czasie których wypełniał codzienne obowiązki, to pobicie nie wyda-

je się rzeczywistą przyczyną śmierci, chyba że został albo pobity na śmierć, albo śmiertelnie zraniony” (Zbiór 

prawa Mojżeszowego i rzymskiego. Tekst łacińsko-polski, red. A. Dębiński, Lublin 2011, s. 61). Por. P.S. 5,23,5. 
59

 Stąd za mylną uznać należy tezę K. Harpera (Slavery in the Late Roman World: AD 275–425, Cambridge 

2011, s. 232), który stwierdził, że w tym zakresie treść omawianego kanonu mogła wpłynąć na późniejsze roz-

wiązania przyjęte w konstytucji Konstantyna Wielkiego z 319 r. (C.Th. 9,12,1), choć autor może mieć rację 

odnośnie do ewentualnych wpływów prawa żydowskiego. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

nieumyślnie. W pierwszym przypadku przewidziana była pokuta siedmioletnia, w drugim zaś 

pięcioletnia
60

. Nasuwa to pewnego rodzaju skojarzenie z sankcją pięcioletniej relegacji, prze-

widzianą przez cesarza Hadriana dla kobiety, która znęcała się nad swoimi niewolnicami
61

. 

Pięcioletnia relegacja została zastosowana również w stosunku do sprawcy nieumyślnego 

spowodowania śmierci w jednej ze spraw szczegółowo analizowanych przez Ulpiana, notabe-

ne również w związku z rozstrzygnięciem Hadriana
62

. Kara ta – na tle innych przewidzianych 

w kanonach z Elwiry – nie była szczególnie surowa, ponieważ dożywotni zakaz przyjmowa-

nia Komunii Świętej przewidziano np. dla ochrzczonych, którzy złożyli ofiary bóstwom po-

gańskim, a także dla osób, które przyczyniły się do śmierci innego człowieka „za pomocą 

zaklęcia” (maleficio) czy też dla wielokrotnych nierządnic
63

. 

 

PODSUMOWANIE 

 

Podsumowując, należy stwierdzić, że są poważne podstawy do tego, by przypuszczać, 

iż omawiany kanon został wydany na kanwie jakiejś konkretnej głośnej sprawy, która w spo-

sób szczególny wzburzyła lokalną wspólnotę chrześcijańską. Wyraźnie widoczne są wpływy 

prawa rzymskiego na treść kanonu, co może sugerować, że jego redakcja została powierzona 

osobie cechującej się pewnym obeznaniem, a być może nawet wykształceniem prawniczym. 

Zdecydowanie można natomiast odrzucić pogląd o wpływach prawa żydowskiego na przed-

miotową regulację. W szerszym kontekście należy zauważyć, że kanon stanowi wyraz ogólnie 

dostrzegalnego stosunku gmin chrześcijańskich do niewolnictwa, który miał realistyczny cha-

rakter i akceptował istniejący porządek społeczny, przy jednoczesnej tendencji do poprawy 

sytuacji niewolników, zwłaszcza jeżeli byli oni chrześcijanami. Kościół antyczny nie wzywał 

zatem do zniesienia niewolnictwa, powołując się jednak na względy moralne wskazywał, że 

niewolników należy traktować w sposób łagodny, za co ci winni odwdzięczać się pokorą 

i możliwie najlepszym wykonywaniem swych obowiązków. 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

Amielańczyk K., Coll. 1.0. De sicariis [et homicidiis casu vel voluntate] – czyli krótki wykład o transformacji 

rzymskiej ustawy przeciwko „nożownikom” w powszechne prawo przeciwko zabójstwu, „Studia Iuridica 

Lublinensia” 2013, vol. 19. 

Amielańczyk K., Crimina leigitma w rzymskim prawie publicznym, Lublin 2013. 

Amielańczyk K., Lex Cornelia de sicariis et veneficis. Ustawa Korneliusza Sulli przeciwko nożownikom i truci-

cielom. 81 r. p.n.e., Lublin 2011. 

Amielańczyk K., Rzymskie prawo karne w reskryptach cesarza Hadriana, Lublin 2006. 

Badot P., De Decker D., Historicité et actualité des canons disciplinaires du concile d’Elvire, „Augustinianum” 

1997, vol. 37(2), DOI: https://doi.org/10.5840/agstm199737222. 

Barnes T.D., Constantine and Eusebius, Cambridge–London 1981. 

                                                 
60

 Por. dyskusję na temat interpretacji zwrotu acta legitima poenitentia w literaturze hiszpańskojęzycznej: 

M. Sotomayor Muro, T. Verdugo Villena, Traducción de las Actas del Concilio de Elvira Una respuesta 

a J. Vilella y P.E. Barreda, „Florentia Iliberritana” 2008, vol. 19, s. 391; J. Vilella, P.-E. Barreda, nuevo sobre la 

traducción de los cánones pseudoiliberritanos, „Veleia” 2013, vol. 30, s. 233. 
61

 Zob. D. 1,6,2. 
62

 Coll. 1,11,1–4. Nie bez znaczenia mógł być również fakt, że reskrypt Hadriana adresowany był do prokonsula 

Betyki, a zatem prowincji, w której odbywał się synod. Zob. A.W.W. Dale, op. cit., s. 1 i n. 
63

 Zob. Conc. Eliberritanum, can. 1 oraz can. 6–7. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
Baron A., Pietras H., [w:] Synodi et Collectiones Legum, vol. 1: Acta Synodalna. Ann. 50–301, eds. A. Baron, 

H. Pietras, Kraków 2006. 

Biondi B., Il diritto romano cristiano, vol. 2, Milano 1952. 

Bonfante P., Corso di diritto romano, vol. 1: Diritto di famiglia, Roma 1925. 

Borckmeyer N., Antike Sklaverei, Darmstadt 1979. 

Buckland W.W., Roman Law of Slavery, Cambridge 1908. 

Cameron A., Hall S.G., Commentary, [w:] Eusebius, Life of Constantine, Oxford 1999. 

Čairović I., Possible Influence of Hosius of Cordoba on Decisions Made at the First Ecumenical Council (325): 

Analogy of Canons from the Councils of Elvira, Arles and Nicaea, “Bogoslovni vestnik” 2017, vol. 77. 

Dale A.W.W., The Synod of Elvira and Christian Life in the Fourth Century: A Historical Essay, London 1882. 

Falchi G.F., Diritto penale romano. I singoli reati, Padova 1932. 

Franco H.G., La «cuestión femenina» en el primitivo cristianismo hispano: a propósito de los cánones V, 

XXXV y LXXXI del Concilio de Elvira, “Helmantica: Revista de filología clásica y hebrea” 1998, 

vol. 49(150), DOI: https://doi.org/10.36576/summa.3543. 

Frend W.H.C., Persecutions: genesis and legacy, [w:] The Cambridge History of Christianity, vol. 1: Origins to 

Constantine, eds. M.M. Mitchell, F.M. Young, Cambridge 2008. 

Garcia Sánchez J., El derecho romano en el concilio de Elvira (s. IV), [w:] Concili della cristianitá occidentale, 

Roma 2002. 

Gaudemet J., Concile d’Elvire, [w:] Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques, vol. 15, Paris 1963. 

Gaudemet J., La formation du droit séculer et du droit de l’Église aux IVe et Ve siècles, Paris 1957. 

González Blanco A., El cristianismo en la Hispania preconstantiniana. Ensayo de interpretación sociológica, 

„Anales de la Universidad de Murcia” 1981–1982, vol. 40(3–4). 

Harper K., Slavery in the Late Roman World: AD 275–425, Cambridge 2011. 

Harper K., The SC Claudianum in the Codex Theodosianus: Social History and the Legal Text, “The Classical 

Quarterly” 2010, vol. 60(2), DOI: https://doi.org/10.1017/S0009838810000108. 

Hefele K.J., A History of Christian Councils from the Original Documents, vol. 1: To the Close of the Council of 

Nicea A.D. 325, Edinburgh 1894. 

Hermann-Otto E., Konstantin, die Sklaven und die Kirche, [w:] Antike Lebenswelten: Konstanz, Wandel, Wir-

kungsmacht, Wiesbaden 2008. 

Jones A.H.M., The Later Roman Empire. 284–602: A Social, Economic and Administrative Survey, vol. 1, Ox-

ford 1964. 

Kołodko P., Rzymska terminologia stosowana na określenie narzędzi używanych podczas chłosty, „Zeszyty 

Prawnicze” 2006, nr 6/1, DOI: https://doi.org/10.21697/zp.2006.6.1.08. 

Kumaniecki K., Słownik łacińsko-polski, Warszawa 1976. 

Kuryłowicz M., Rzymskie prawo oraz zwyczaje grobowe i pogrzebowe, Lublin 2020. 

Lázaro Sánchez M.J., L’état actuel de la recherche sur le concile d’Elvire, „Revue de Sciences Religieuses” 

2008, vol. 82(4), DOI: https://doi.org/10.4000/rsr.413. 

Lewandowicz J., O brzmieniu i tłumaczeniu kanonu 33. synodu w Elwirze – najstarszego oficjalnego tekstu Ko-

ścioła o celibacie duchowieństwa, „Vox Patrum” 2013, vol. 60(33), DOI: 

https://doi.org/10.31743/vp.3988. 

Longchamps de Bérier F., Nadużycie prawa w świetle rzymskiego prawa prywatnego, Warszawa 2004. 

Meigne M., Concile ou collection d’Elvire, „Revue d’Histoire Ecclésiastique” 1975, vol. 70. 

Miglietta M., Servus dolo occisus. Contributo allo studio del concorso tra ‘actio legis aquiliae’ e ‘iudicium ex 

lege Cornelia de Sicariis’, Napoli 2001. 

Migliorini R., La giurisdizione criminale romana tra principato e dominato gli atti dei martiri come 

testimonianze processuali, Citta del Vaticano 2008. 

Paribeni R., Storia di Roma, vol. 8: Da Diocleziano alla caduta dell’Imperio d’Occidente, Bologna 1941. 

Ramos-Lissón D., En torno a la autenticidad de algunos canones del concilio de Elvira, „Scripta Theologica” 

1979, vol. 11(1). 

Ramos-Lissón D., Osio di Córdoba, la data del concilio de Elvira y los possibiles influjos de otros concilios 

contemporáneos, [w:] Historiam perscrutari. Miscelnaea di studi offerti al prof. Ottorino Pasquato, ed. 

M. Martino, Roma 2002. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
Reichert E., Die Canones der Synode von Elvira: Einleitung und Kommentar, Hamburg 1990. 

Rizelli G., C.Th. 9.12.1 e 2, „Rivista di diritto romano” 2005, no. 5. 

Robinson O., The Criminal Law of Ancient Rome, Baltimore 1996. 

Robleda O., Il diritto degli schiavi nell’antica Roma, Roma 1976. 

Sargenti M., Il diritto privato nella legislazione di Costantino, Milano 1938. 

Sirks B., Ad senatus consultum Claudianum, “ZSS” 1993, vol. 111(1). 

Sotomayor Muro M., Verdugo Villena T., Traducción de las Actas del Concilio de Elvira Una respuesta 

a J. Vilella y P.E. Barreda, „Florentia Iliberritana” 2008, vol. 19. 

Ubina J.F., Le concile d’Elvire et l’esprit du paganisme, „Dialogues d’histoire ancienne” 1993, vol. 19(1), DOI: 

https://doi.org/10.3406/dha.1993.2089. 

Vilella J., Barreda P.-E., De nuevo sobre la traducción de los cánones pseudoiliberritanos, „Veleia” 2013, 

vol. 30. 

Wiliński A., Ustawy Konstantyna Cod. Th. 9,12 De emendatione servorum na tle historycznego rozwoju ius 

vitae ac necis pana niewolnika, „Roczniki Teologiczne” 1963, vol. 10(4). 

Wipszycka E., Kościół w świecie późnego antyku, Warszawa 1994. 

Zalewski D., Kobiety u Tertuliana w kontekście historii zbawienia, „Vox Patrum” 2016, vol. 66(36), DOI: 

https://doi.org/10.31743/vp.3445. 

Zbiór prawa Mojżeszowego i rzymskiego. Tekst łacińsko-polski, red. A. Dębiński, Lublin 2011. 

Zimmermann R., The Law of Obligations. Roman Foundations of the Civilian Tradition, Oxford 1996. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:45:11

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

