
A N N A L E S
U N I V E R S I T A T I S  M A R I A E  C U R I E - S K ŁO D O W S K A

L U B L I N  –  P O L O N I A

VOL. XIII, 2  SECTIO L  2015

Instytut Sztuk Pięknych Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej

ALICJA SNOCH-PAWŁOWSKA

Materia mystica.
Próba introspekcji w kolorach złota i czerni*

Materia Mystica. 
An Introspection in Black and Gold

„Schwyć korzeń tego, co dzieje się wokół ciebie.

Nie pogub się w tym zamęcie.

Ocean umysłu, nieustannie poruszane fale

– nie utop się w tych głębinach”.

Kabir, PieĞni1

Łaciński tytuł Materia mystica wiąĪe się z pewnym zapatrzeniem w prze-

szłoĞć, będącym konsekwencją specyfi ki poszukiwań twórczych prowadzonych 

na polu grafi ki. Oddaje on istotę mojej pracy artystycznej oraz refl eksji z nią 
związanych. Materia mystica nie jest okreĞleniem jednoznacznym. MoĪna je tłu-

maczyć jako mistyczna materia w znaczeniu budulca rzeczywistoĞci czy tworzy-

wa sztuki albo, w bardziej ogólnym ujęciu, jako zakres spraw mistycznych lub 

* Niniejszy artykuł jest skróconą i nieco zmodyfi kowaną wersją mojej pracy habilitacyjnej, bę-
dącej częĞcią artystycznego przewodu habilitacyjnego przeprowadzonego na Wydziale Artystycz-

nym Uniwersytetu ĝląskiego. Por. A. Snoch-Pawłowska, Materia mystica, praca habilitacyjna, 

Uniwersytet ĝląski w Katowicach, Wydział Artystyczny w Cieszynie, Instytut Sztuki, 2013, ss. 85. 
1 Kabir, PieĞni, przeł. P. Madej, Kraków 2004, s. 10. 

10.1515/umcsart-2015-0021

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



164 Alicja Snoch-Pawłowska

kwestia mistyczna – dotyczące odwiecznych tajemnic, pozaracjonalnych prze-

myĞleń i odczuć. Obydwa znaczenia splotą się ze sobą w niniejszym dyskursie, 

stanowiąc dwa jego bieguny tematyczne.

Materia – proch ziemi i kwantowa pustka

Słowo materia, które po łacinie znaczy: budulec, tworzywo, sprawa, ma 

wspólną etymologię z mater (matka) oraz matrix (matryca, wzorzec). Jako po-

jęcie fi lozofi czne istniejące ponad dwa tysiące lat oznacza ontologiczną pod-

stawę wszelkiego bytu, tworzywo rzeczywistoĞci. Materia była w przeszłoĞci: 

mało waĪnym wypełnieniem platońskiej przestrzeni będącej zbiorem kopii idei, 

bezkształtną substancją przeciwstawianą formie u Arystotelesa, prochem ziemi, 

marnoĞcią stojącą w opozycji do ducha – w Ğredniowieczu, nic nieznaczącym 

tworem w porównaniu z wielkoĞcią umysłu – u Kartezjusza. Do dziĞ materia jest 

gwarantem istnienia wiary w obiektywną rzeczywi-

stoĞć, na której opiera się tradycyjne, materialistycz-

ne widzenie Ğwiata i deterministyczne twierdzenie, 

Īe to „byt okreĞla ĞwiadomoĞć”.2

Pojęcie materii formułowane językiem naukowym 

pojawiło się w czasach nowoĪytnych wraz z przeobra-

Īeniem się fi zyki z dziedziny fi lozofi i w niezaleĪną na-

ukę przyrodniczą, opartą nie tylko na teorii, lecz takĪe 

na eksperymencie. Tutaj, na gruncie fi zyki, materia równieĪ znalazła godne przeci-

wieństwo – próĪnię, absolutną kosmiczną pustkę. W klasycznym, mechanistycznym 

systemie materia składa się z trwałych, niezniszczalnych atomów (jak u Demokryta), 

które poruszają się w próĪni. Dzięki naleĪącej do tego systemu mechanice Newto-

na moĪna dokładnie opisać i zrozumieć relacje fi zyczne, jakim podlegają obiekty 

w naszym otoczeniu. Precyzja tego opisu znika jednak, gdy obiekty są mniejsze od 

atomów lub gdy poruszają się szybciej niĪ Ğwiatło. 

Zagłębianie się w fi zycznoĞć materii za pomocą metod naukowych i coraz do-

kładniejszej aparatury doprowadziło w latach dwudziestych XX wieku do przeło-

mowych odkryć – sformułowania teorii względnoĞci oraz mechaniki kwantowej. 

Fizycy ustalili, Īe stałoĞć materii jest złudna, składa się ona bowiem prawie w stu 

procentach z pustej przestrzeni, gdyĪ odległoĞci między atomami są kosmiczne 

w porównaniu z wielkoĞcią samych atomów, analogicznie takĪe zbudowane jest 

wnętrze kaĪdego atomu. Materia i próĪnia – dwa oddzielne, przeciwstawiane so-

2 W. Kandyński, O duchowoĞci w sztuce, przeł. S. Fijałkowski, ŁódĨ 1996, s. 35.

„Jest wszystko materią, czy teē 
duchem? Czy czynione przez 

nas róēnice między materią 
a duchem nie dadzą się sprowa-

dzić tylko do stopniowania ma-

terii lub samego ducha?” 

Wasyl Kandyński2

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



165Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

bie pojęcia – znalazły połączenie w ogólnej teorii względnoĞci Einsteina. Mówi 

ona, między innymi, Īe kaĪdy masywny obiekt posiada pole grawitacyjne mające 

zdolnoĞć zmiany geometrii otaczającej go przestrzeni. Pole to nie jest czymĞ, co 

wypełnia przestrzeń, pole jest tą zakrzywianą przestrzenią. Materia Einsteina jest 

złoĪona z cząstek kwantowych będących rodzajem zagęszczonego działania sił, 
miejscami koncentracji energii, płynnie znikającymi i pojawiającymi się w polu, 

które tworzą. „Dlatego moĪemy uwaĪać, Īe materia jest zbudowana z obszarów 

przestrzeni, w których pole jest szczególnie silne... W tej nowej fi zyce nie ma 

miejsca ani na pole, ani na materię, poniewaĪ pole jest jedyną realnoĞcią”3.

Po raz pierwszy od czasów Ğredniowiecza językiem nauki opisano rzeczywi-

stoĞć jako jednoĞć. Nic dziwnego, Īe stanąwszy przed takim obrazem, najtęĪsze 

naukowe umysły odnalazły analogie między kwanto-

wą teorią budowy materii a mistycznymi wschodnimi 

naukami – buddyzmem i taoizmem. Tacy fi zycy, jak 

Fritjof Capra czy David Bohm, spopularyzowali tę 
zgodnoĞć w swoich pracach traktujących o spotkaniu 

fi zyki i duchowoĞci na samym dnie materii. Materia 

widziana jako kwantowe pole oddziaływań, na najgłębszym poziomie będąca nie-

mal w stu procentach próĪnią, jest niczym innym jak buddyjską Siunjatą – dyna-

miczną nicoĞcią dającą Īycie wszystkim istotom i zjawiskom albo teĪ pustym i bez-

kształtnym, lecz obdarzonym nieograniczoną kreatywnoĞcią, chińskim Tao. Tak 

oto, po wiekach racjonalizmu z najmniej spodziewanej strony nastąpiło przywróce-

nie rzeczywistoĞci jej duchowej natury.4

Jako Īe odbyło się to w teorii, a ludzie dalej muszą polegać na swoich zmy-

słach, cała ta rewelacja nie stała się powodem masowych uniesień czy zauwaĪal-

nego uduchowienia rzeczywistoĞci. Owszem Ğwiat 

się zmienił, mamy wirtualną rzeczywistoĞć, cyber-

przestrzeń, elektroniczne generowane substytuty 

rzeczy, zamiast sztuk „plastycznych” – sztuki „wi-

zualne”. Lecz tajemnica materii – nieskończonej 

pustki zastygłej wobec ludzkiej percepcji – wciąĪ jest tajemnicą dla człowieka 

jako jednostki. NieskończonoĞć bowiem nie jest atrakcyjna i nie jawi się jako 

bezpieczny i sensowny cel.5

3 Słowa Einsteina, cyt. [za:] F. Capra, Tao fi zyki. W poszukiwaniu podobieństw między fi zyką 
współczesną a mistycyzmem Wschodu, przeł. P. Macura, Kraków 1994, s. 212. 

4 Sutra Serca, przeł. W. Zych, J. Łukomska, N. von Goerke, [w:] Buddyzm, wybór tekstów 

J. Sieradzan, Kraków 1987, s. 81.
5 Cyt. [za:] R. Weber, Poszukiwanie jednoĞci. Nauka i mistyka, przeł. K. ĝroda, Warszawa 1990, 

s. 199.

„Forma jest Pustką, a Pustka 

jest Formą. Pustka nie jest inna 

niē formy, a formy nie są inne 

niē Pustka”. 

Sutra Serca4

„Mówiąc wprost, materiałem, 

z którego zrobiony jest ćwiat, 

jest materiał duchowy”. 

Arthur Eddington5

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



166 Alicja Snoch-Pawłowska

Mistyka – ulotność wizji i realność duchowości

Spotkanie człowieka z nieskończonoĞcią w osobistym doĞwiadczeniu jest opi-

sywane zwykle jako dogłębnie transformujące, jednoczące przeĪycie i zaliczane 

jest do sfery doznań mistycznych. Mistyka, mistycyzm to „prąd religijno-fi lozo-

fi czny występujący w róĪnych kulturach i religiach, uznający moĪliwoĞć poza-

zmysłowego, bezpoĞredniego kontaktu z Bogiem, zwłaszcza za pomocą intuicji 

i objawienia jako najwyĪszych form poznania”6. Mistyka to cisza japońskiego 

Zen, spokój chińskiego Tao, nieporuszonoĞć buddyjskiej medytacji, ale teĪ eks-

taza chrzeĞcijańska i sufi cki taniec derwiszów. Termin ten jest obecny w wielu 

tradycjach duchowych, obejmując wszystko, co dotyczy nieskończonoĞci, abso-

lutu, potencjalnej transcendencji ludzkiego istnienia. W potocznym rozumieniu 

mistyczny znaczy tajemniczy, niezwykły, pozazmysłowy. 

Mistyka i sztuka w aspekcie przeĪycia wewnętrznego mają wiele wspólnego. 

W obydwu duĪe znaczenie odgrywa słuchanie intuicji i pewien rodzaj wizyjnego 

widzenia. Pochodzenie wizji religijnej jest tak samo pozazmysłowe jak obrazy 

zrodzone w wyobraĨni artysty, a uniesienie towarzyszące procesowi tworzenia 

bywa nieraz bliskie doĞwiadczeniu duchowemu. 

Ilustracja 1. Hildegarda z Bingen, Wizja 37.

6 Wielki słownik wyrazów obcych PWN, red. M. Bańko, Warszawa 2008, s. 832.
7 Reprodukcja cyt. [za:] Hildegarda z Bingen, Scivias, t. 1, przeł. J. Łukaszewska-Haberkowa, 

Kraków 2011, s. 154. 

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



167Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

„Następnie ujrzałam wielką okrągłą i zacienioną konstrukcję w kształ-
cie jaja; w górze wąską, w Ğrodku szerszą, a u dołu ĞcieĞnioną. Z zewnątrz 

otaczał ją jasny ogień, mający pod sobą jakby cienistą warstwę. A w tym 

ogniu była tak wielka kula czerwonego ognia, Īe oĞwietlała całą tę płasz-

czyznę...” Hildegarda z Bingen8 

Ilustracja 2. Andrzej Strumiłło, Apokalipsa 21,109.

„Było to tuĪ przed kwitnieniem lip, ale juĪ po ĝwiętym Janie, kiedy sia-

dłem przy stole, aby napisać ten tekst. WczeĞniej miałem widzenie. Dwa 

słupy ognia spinał łuk gorejący. Na łuku antykwą w płomieniu kute OBSCU-

RUM PER OBSCURIUS (Ciemne objaĞnić ciemniejszym). Wiedząc, Īe nie 

widzę, widziałem okiem Jana Apostoła z Patmos [...] Widziałem budowlę 
olbrzymią, pełną gwiazd i Ğwieczników, planet i słońc, jasnoĞci wiekuistej 

8 Ibid., s. 154-155.
9 A. Strumiłło, Apokalipsa 21, 10. „I zaniósł mnie w duchu na górę wielką i wysoką, i pokazał 

mi Ğwięte Jeruzalem zstępujące z nieba od Boga” – inkografi a sygnowana, 24x15 cm, na podstawie 

obrazu olejnego z cyklu Apokalipsa.

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



168 Alicja Snoch-Pawłowska

i ciemnoĞci nieprzeniknionej, bram perłowych i dwunastu kamieni szla-

chetnych [...] Na stole leĪała mała ksiąĪeczka Ewangelia według Ğw. Marka 

APOKALIPSA, tłumaczona z greckiego przez Czesława Miłosza z dedyka-

cją złoĪoną w Maćkowej Rudzie 24 IX 1989 roku”. Andrzej Strumiłło10

Cytowane powyĪej opisy są bezpoĞrednimi relacjami wizji. Zarówno Ğrednio-

wieczna mistyczka, jak współczesny malarz mówią 
tym samym językiem, prezentując swoisty uniwer-

salizm tego rodzaju doznań. Zdają się one przy-

chodzić z zewnątrz, a reakcją jest uniesienie i chęć 
uczestnictwa, poddania się im bez oporu.11

Inne podejĞcie do zjawiska prezentuje Czesław Miłosz, który nazywa je ka-

lectwem i mówi: 

„Istnieje brzemię, które szczególnie trudno dĨwigać, a jest nim zbyt wy-

ostrzona ĞwiadomoĞć. […] Mam na myĞli momenty, błyski ĞwiadomoĞci tak 

jasnej, Īe zasługuje na nazwę jasnowidzenia, odczuwanego jako przychodzą-
ce z zewnątrz, nie od wewnątrz. Więc nie talent, nie szczególna wyrazistoĞć 
zmysłowych percepcji, nie uwraĪliwienie na słowa, ale borykanie się z siłą, 
która nas chwyta jak atak choroby, psuje nam Īycie, odsuwa od ludzi”12. 13

Wobec powyĪszego zdolnoĞć do „widzenia 

inaczej” urasta do roli swoistego medium, mostu 

pomiędzy Ğwiatami, przynoszącego obrazy, do-

stępnego wizjonerom, mistykom, a takĪe artystom 

i szaleńcom. Wędrówki poza sferę normalnego po-

strzegania, będące niewątpliwie poszerzaniem Ğwia-

domoĞci, były i są chętnie podejmowane przez arty-

stów. Wyimaginowane Ğwiaty zrodzone w wyobraĨ-
ni, piękniejsze warianty rzeczywistoĞci, przeczuwane, nieodkryte jeszcze dzieła, 

chwile artystycznych uniesień, są czymĞ najcenniejszym dla artysty, który, chcąc 

mieć je „na zawołanie”, czasem ucieka się do róĪnego rodzaju nie zawsze bez-

piecznych Ğrodków i specyfi ków zmieniających ĞwiadomoĞć. Alternatywną dro-

gą jest podąĪanie za wezwaniem Williama Blake’a, by oczyĞcić drzwi percepcji, 

10 Andrzej Strumiłło. Malarstwo 1988-1998. Katalog wystawy, Zachęta, Warszawa 1998, s. 26.
11 Kandyński, op. cit., s. 123.
12 Księga Hioba, przeł. C. Miłosz, Lublin 1981, Słowo wstępne tłumacza, s. 41.
13 Cyt. [za:] S. Partsch, Paul Klee: 1879-1940, przeł. E. Wojciechowska, Kolonia – Kołobrzeg 

1991, s. 7.

„Prawdziwe dzieło sztuki powstaje 

z «artysty» w sposób tajemniczy, 

zagadkowy, wręcz mistyczny”. 

Wasyl Kandyński11

„Doczećnie jestem całkiem nie-

uchwytny. Bowiem mieszkam 

jednako wćród umarłych, jak 

i nienarodzonych. Nieco bliēej ser-

ca stworzenia niē zwykle. I wciąē 
jeszcze nie doćć blisko”. 

Paul Klee13

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



169Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

wezwaniem do dokonania pewnej pracy wewnętrznej, zarówno w sferze postrze-

gania, jak i myĞlenia o Ğwiecie. 

ĩeby być artystą trzeba 

„[…] przede wszystkim jednak: widzieć. [...] Bez tego momentu twór-

czoĞć jest Ğlepa: nie wie ani od czego odejĞć, ani co zmienić, ani ku czemu 

dąĪyć. By to widzenie stać się mogło czynnikiem twórczym, wypływać musi 

z najgłębszego ja widzącego, a zarazem wnikać w nie i je kształtować. [...] 
«Widzieć» to znaczy: stać przytomnie wobec widzianego. Tym zaĞ moĪe być 
wszystko: ja sam, Ğwiat w całym swym wymiarze, a takĪe, jeĞli tylko «wi-

dzeniu» odbierzemy czysto zmysłowy charakter, byt, istnienie. Im głębiej 

sięga tak rozumiane widzenie, tym bardziej staje się indywidualne, właĞciwe 

temu i tylko temu widzącemu. Tworzenie, które sięga Ĩródeł, polega na da-

waniu Ğwiadectwa temu, co oryginalnie zostało dostrzeĪone”14.

MistycznoĞć sztuki moĪe przejawiać się dwojako: moĪe wynikać – z załoĪenia 

– z inspiracji religijnych lub fi lozofi cznych, pozaplastycznych, pozaartystycznych 

(William Blake, Andrzej Strumiłło, Janina Kraupe-ĝwiderska), moĪe teĪ stanowić 
efekt mistrzostwa, doskonałoĞci aspektów czysto formalnych, doprowadzonych do 

systemu symboli, znaków, najprostszych kształtów (Wasyl Kandyński, Stanisław 

Fijałkowski, Ryszard Otręba). Autostrady Fijałkowskiego są obrazami transcen-

dencji. Z prostych, jakby od niechcenia budowanych kompozycji bije moc. Choć 
widoczne są oszczędne układy, z nonszalancją kładzione linie, coĞ sprawia, Īe sta-

jemy przed nimi w zapatrzeniu i fascynacji. Przebiega intensywny odbiór na innym 

poziomie – coĞ wewnątrz nas czyta te kompozycje i pozostaje pod wielkim wraĪe-

niem. Czy to sama doprowadzona do perfekcji forma tak działa, czy intencje i prze-

Īycia artysty emanujące z wewnątrz obrazu? Czy synergiczne połączenie obydwu?

Obydwa rodzaje mistycznoĞci, choć róĪne przedstawieniowo, łączy z pewno-

Ğcią płaszczyzna aksjologiczna. Tak jak doĞwiadczenie mistyczne odbywa się na 

wertykalnej osi, tak mistyczne aspekty w sztuce od zawsze przywołują kategorię 
wartoĞci oraz czynią duchowoĞć realną, dostępną doĞwiadczeniu odbiorcy.15

Na mistycznej drodze poznania to, co duchowe, osiągane jest jak gdyby z po-

minięciem rozumu, często natomiast poprzez zanu-

rzenie się w ciemnoĞć, symbolicznie i dosłownie 

skrywającą Tajemnicę – to, co jeszcze nieznane, co 

czeka na odkrycie. PrzeĪycie duchowe czy natchnie-

nie artysty nie przychodzi na wezwanie woli, zapo-

14 W. StróĪewski, Dialektyka twórczoĞci, Kraków 2007, s. 208-209.
15 ĝwięty Jan od KrzyĪa, Dzieła, przeł. B. Smyrak, Kraków 2010, s. 494. 

„Jećli więc chcemy być pewni 

drogi, musimy zamknąć oczy 

i wejćć w ciemnoćci”. 

Ćwięty Jan od Krzyēa15

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



170 Alicja Snoch-Pawłowska

wiadają je posłańcy z głębi, znaki i sygnały przedzierające się na przekór logice, 

niepotrzebujące myĞli ani słów. Niezbędna natomiast jest gotowoĞć oznaczająca 

pewien rodzaj determinacji. 

Materia tworzenia

NakreĞlony powyĪej zakres inspiracji i refl eksji toczących się nieprzerwanie 

jako proces analizy i intelektualnych zmagań, ciągle poszerzany o nowe odkrycia 

i analogie, wiąĪe się ĞciĞle z moją pracą twórczą w dziedzinie grafi ki. 

Jestem przekonana, Īe najwaĪniejszą materią tworzenia, z której powstaje sztuka 

i rzeczywistoĞć, jest Ğwiat wewnętrzny. Mapa ludzkiego wnętrza to teren podĞwiado-

moĞci, obszar głębi duszy, to Ğwiaty wewnątrz nas, któ-

re moĪemy zobaczyć w snach i za zamkniętymi oczy-

ma. Zanurzanie się w sobie to ryzykowna podróĪ, to 

podąĪanie ostrą krawędzią, to wybory, które mają swo-

ją cenę – jak w baĞniach; to kraina, gdzie dobro znaczy 

dobro, a zło znaczy zło, gdzie pewnoĞć istnieje, gdzie kolejne granice wyznaczają 
obrazy martwych, zwalonych drzew sterczących w górę korzeniami...16

Przestrzeń wewnętrznych obrazów ma swoje warstwy. Najpierw bardzo zna-

jomą, pełną ludzkich uczuć, tęsknot, pragnień, kolorowych wspomnień. Dalej, 

złoĪoną z symboli i form niosących skojarzenia i pełnych znaczeń, których prze-

kaz moĪe być nazwany i zrozumiany. Pod tym wszystkim istnieje warstwa samej 

bezkształtnej ciemnoĞci, którą zobaczyć moĪna tylko w przebłysku Ğwiatła do-

cierającej tam ĞwiadomoĞci. Czarno-białe obrazy splątanej materii wydobyte 

z tej głębi na powierzchnię nie potrzebują werbalizacji. Raz znalezione, przyno-

szą spokój umysłu i uwolnienie. Są zarazem Ĩródłem kolejnych poszukiwań i py-

tań w rodzaju – jakie są najgłębsze obrazy moĪliwe do zobaczenia?17

ĝwiat wewnętrznych obrazów Īyje we mnie swo-

im autonomicznym Īyciem odkąd pamiętam. Pulsu-

jący jak ocean, ciągnący się w nieskończonoĞć ob-

szar czerni. Pojawiający się znienacka w polu Ğwia-

domoĞci, ale teĪ zawsze dostępny, gdybym chciała 

weń wejĞć. Wszechogarniający w snach lub stanach 

wysokiej gorączki. Pozostający we wspomnieniach 

tak samo, jak kaĪde zwyczajne wspomnienie. Będą-

16 Cyt. [za:] R. M. Rilke, Godzina powagi, przeł. J. Brzostowska, Warszawa 1998, s. 154.
17 Ibid., s. 33.

„Ile z tych miejsc przestrzeni było 

juē moim wnętrzem?” 

Rainer Maria Rilke, 

Sonety do Orfeusza16

„[…] lecz potem odnalazłam 

wszystko tam, wszystkie uczucia, 

to, czym jestem, stało tłocząc się, 
krzycząc u zamurowanych oczu, 

co trwały nieporuszone”. 

Rainer Maria Rilke, 

Godzina powagi17

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



171Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

cy najbardziej „moim” spoĞród wszystkich Ğwiatów, stanowiący własnoĞć naj-

bardziej przynaleĪną i niezbywalną.
Jest jednoczeĞnie największym wyzwaniem zmuszającym do wyboru pomię-

dzy ignorowaniem jego przejawów a szukaniem sposobów, by zamienić kłębowi-

sko chaosu w coĞ sensownego, twórczo przerobić tę 
treĞć psychiczną, nadać jej kształt, „spakować” 

w formę, poznać jej tajemnicę. 18

Ekspresja artystyczna oferuje sposoby wyrazu, 

które pozwalają eksplorować swoje wnętrze i wydo-

bywać czyste, surowe obrazy bez koniecznoĞci wer-

balizacji. Język grafi ki jest najlepszym Ğrodkiem dla 

ich pokazania – oszczędnoĞć formalna, bazowoĞć 
czerni i bieli są adekwatne do charakteru przedsta-

wianych wyobraĪeń. Gęstą pierwotną masę, martwą 
i jednoczeĞnie organicznie pulsującą, w której nie 

moĪna doszukać się Īadnego kształtu, uzyskuję za pomocą techniki monotypii 

– jako efekt drobnych zagięć bibułki odbijanej czarną farbą na białym papierze. 

W ten sposób cała wewnętrzna materia zostaje wydobyta na Ğwiatło dzienne, 

zaczyna swe istnienie w wymiarze fi zycznym. Jest wystarczająco podobna do 

oryginału, aby dalej z nią pracować. Stanowi puste symbolicznie i znaczeniowo, 

niezróĪnicowane pole twórczego działania, bez Īadnych przedmiotowych sko-

jarzeń. Nie jest z pewnoĞcią pustą kartą. Jest dokładnym jej przeciwieństwem 

– płaszczyzną całkowicie wypełnioną, absolutnym horror vacui. Stanowi dosko-

nały ekran projekcji dla mogących się ujawnić treĞci nieĞwiadomych oraz pole 

działania ĞwiadomoĞci dokonującej wyborów i porządkowania struktur. 

To bazowe tworzywo, materia w symbolicznym i dosłownym sensie, zajmuje 

w mojej pracy twórczej centralne miejsce. Stanowi wyraĨną tkankę kaĪdej grafi -

ki. Od bezładu Ğladów uzyskiwanych w monotypii do uporządkowanych kompo-

zycji gęstych złotych struktur gotowych odbitek.

W tym wszystkim pojawia się taka droga doĞwiadczenia artystycznego, które 

z najbardziej materialnych obrazów potrafi  zbudować namiastkę wyĪszego po-

rządku. Tu rodzi się szacunek dla materii, która okazuje się najdelikatniejszym, 

niezwykle plastycznym, podatnym na przekształcenia tworem. Bardziej miękkim 

i subtelnym niĪ kształtujące je myĞli i zamiary ludzkie.

18 Fragment wiersza Clarissy Pinkoli Estés pod tytułem Women Who Lives Under the Lake, 

cyt. [za:] C. P. Estés, Biegnąca z wilkami. Archetyp Dzikiej Kobiety w mitach i legendach, przeł. 
A. Cioch, Poznań 2001, s. 301.

„Na progu kobieta spowita we 

mgłę, z włosami z wierzbowych 

gałązek, w sukni z wodorostów, 

ocieka zieloną wodą z jeziora. 

Mówi: «Jestem tobą i przeszłam 

długą drogę. Chodđ ze mną, coć 
ci muszę pokazać…» Odwraca 

się by ićć, jej płaszcz się rozwie-

wa, Nagle złote ćwiatło… wszę-
dzie złote ćwiatło…” 

Clarissa Pinkola Estés18

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



172 Alicja Snoch-Pawłowska

Praca, w której z czarnej materii wydobywa się ostatecznie złoto, jest dzia-

łaniem pokrewnym alchemicznym transmutacjom materia prima w szlachetne 

kruszce. I tak jak w tamtych Ğredniowiecznych formułach sednem wszystkiego 

nie jest tworzenie na płaszczyĨnie materialnej, lecz proces, który odbywa się we-

wnątrz człowieka. Alchemik, chcąc dokonać przemiany materii, wchodził z nią 
w bezpoĞredni kontakt, zanurzał się w nią poprzez imaginatio – tworzenie we-

wnętrznych obrazów, podobnie jak ma to miejsce w pracy artystycznej. Artysta, 

tak jak alchemik, poszukuje w fi zycznej materii doskonałoĞci i wartoĞci.

Moje grafi ki są nie tyle realizacjami plastycznymi, ile rodzajem symbolicz-

nego działania, swoistą inwokacją do tego, co stoi ponad nimi jako Ĩródło i cel 

tworzenia. W warstwie przedstawieniowej prowadzi to, między innymi, do sku-

pienia się na relacji Ğwiatła i ciemnoĞci. Biel papieru w kontraĞcie z czernią farby 

jest najbardziej oczywistym rozwiązaniem, pozostając jednak wciąĪ umownym 

„obrazem” Ğwiatła. Dzięki zastosowaniu metalicznej złotej farby, metalicznego 

proszku, szlagmetalu lub prawdziwego złota w płatkach moĪliwe jest wprowa-

dzenie do pracy grafi cznej Ğwiatła bardziej realnego, powstającego naocznie, 

„Īywego”, zmieniającego się w zaleĪnoĞci od kąta patrzenia. 

Relacja złota z czernią – nie złotego koloru, ale złota jako złotej materii, da-

jącej efekt fi zyczny, a nie przedstawieniowy – jest „zmaterializowaniem” Ğwia-

tła. Ta relacja w czarno-złotych grafi kach ma jeszcze jedną właĞciwoĞć: w stanie 

maksymalnego odbijania Ğwiatła, najsilniejszego Ğwiecenia – czerń znika, jakby 

Ğwiatło uwalniało się od materii...

W granicach formy

Pracując z materią grafi czną monotypii skupiam się na odnajdywaniu Ğladów 

zróĪnicowania, zaczątków kształtów, nadając im ostateczne formy, okreĞlając 

granice obrazu przeznaczonego do pokazania. Sam 

obraz najczęĞciej ma być przedstawieniem, które 

w jakimĞ stopniu odnosi się do nieskończonoĞci, nie 

tylko jako przestrzeni czy płaszczyzny nieskończo-

nej, lecz jako reguły obecnej w warstwie formalnej 

i symbolicznej. 19

Porządkowanie chaosu struktur polega na budowaniu kompozycji opartych na 

symetrii. Jest to dla mnie podstawowe narzędzie formalne, najwaĪniejsza zasada 

porządkująca, zasada, która sama w sobie jest Ĩródłem nieskończonoĞci. Wystar-

19 H. Read, Sens sztuki, przeł. K. Tarnowska, Warszawa 1994, s. 23. 

„Sztuka jest ekonomią uczuć – 

jest emocją, która dba o dobrą 
formę”. 

Herbert Read19

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



173Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

czy bowiem ustawić równolegle do siebie dwie osie lub płaszczyzny symetrii, 

Īeby otrzymać nieskończonoĞć; nawet gdy to, co poddane jest działaniu tych osi, 

jest skończone i ma swoje granice. 

Grafi ki duĪego formatu najczęĞciej konstruowane są na zasadzie połączenia 

symetrii osiowej i symetrii translacyjnej, powtarzającej elementy w okreĞlonych 

odległoĞciach, tworząc pewien rytm. W małych złotych grafi kach układ osi jest 

zwykle bardziej skomplikowany. ZakreĞlone liniami osie symetrii występują obok 

tych ukrytych, ustawionych pod róĪnymi kątami, tworząc razem siatkę pozaginanej 

płaszczyzny rozpiętej w przestrzeni. Na tej konstrukcji opiera się wypełniająca gra-

fi ki materia gęstych struktur. Siatka osi symetrii sama w sobie jest układem napięć, 
jako całoĞć pozostając w równowadze. Kompozycja tego rodzaju wykazuje przy 

pierwszym oglądzie pozorną statycznoĞć. Wewnątrz rozgrywa się dynamiczna ak-

cja powodowana przez linie sił siatki osi symetrii oraz wibrujące drobiny złotej 

materii rozsadzające formę, zaburzające odbiór kształtu, który wypełniają.
Układy form mają charakter abstrakcyjny, bez narracji czy przedmiotowoĞci. 

Istnieją w nich jednak waĪne odnoĞniki. MoĪe to być umowna linia „horyzontu” 

czy sugestia siły cięĪkoĞci utrzymującej relację góra-dół. Wprowadzanie porząd-

ku odbywa się intuicyjnie, pomimo pozornej sztywnoĞci i regularnoĞci sugerują-
cej przemyĞlane działanie.

Przykłady kompozycji opartych na układzie kilku osi symetrii tworzących na 

płaszczyĨnie siatkę zakrzywionej przestrzeni (zob. il. 3-5): 

Ilustracja 3. Alicja Snoch-Pawłowska, Transition 11M, 25x18 cm, 2013.

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



174 Alicja Snoch-Pawłowska

Ilustracja 4. Alicja Snoch-Pawłowska, Materia Mystica 10M, 10x7 cm, 2013.

Ilustracja 5. Alicja Snoch-Pawłowska, Permutacja E2, 25x18 cm, 2013.

Elementy kompozycji mają swoje znaczenie symboliczne. Ich połoĪenie, licz-

ba, wzajemne relacje. Odpowiada mi symbolika liczb przyjęta przez Stanisława 

Fijałkowskiego, zapoĪyczona z tradycji ezoterycznej: „jedynka to duch, dwójka 

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



175Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

to materia, trójka to inkarnacja ducha w materię”20. Cztery to z kolei liczba pełni, 

całkowitoĞci, to forma kwadratu i krzyĪa. Nasz Ğwiat zbudowany jest na liczbie 

cztery – od pradawnych czterech Īywiołów po cztery strony Ğwiata. Dodatko-

wym aspektem jest symbolika kolorów: czerni w kontraĞcie z bielą/złotem, spro-

wadzająca się do relacji Ğwiatła i ciemnoĞci z całym ich cięĪarem znaczeniowym.

Z ziarna chaosu, pierwotnego Ğladu materii, przetworzonego i przemienione-

go w wyniku wielokrotnego poddania go działaniom zasad porządkujących, po-

wstaje nie tylko konkretny, widzialny obraz. Otrzymuje on takĪe zorganizowaną 
strukturę, przemawiającą językiem form i posiadającą zdolnoĞć oddziaływania. 

To, co jest najwaĪniejszym końcowym efektem, to wydobycie wzoru, odkrycie 

reguły przemiany z bezkształtu w formę, reguły będącej matrycą postępowania 

wprowadzającą okreĞlony porządek. To idea, przepis jest tą najtrwalszą, realną 
matrycą. Proces twórczy jest dla mnie symbolicznym poszukiwaniem odpowie-

dzi i wzorów, które rozgrywają się na poziomie najgłębszym – tam, gdzie tkwią 
fundamenty postrzegania i reagowania, tam, gdzie toczy się Īycie. Jest drogą 
pozwolenia zamiast walki, drogą przepływu zamiast napięcia i stagnacji. 

Porządek w warstwie formalnej, głębia Ĩródeł samego przedstawienia, sym-

boliczne znaczenia tworzą rodzaj machiny percepcyjnej zdolnej do przeniesienia 

odbiorcy w inną przestrzeń. Interesują mnie takie rodzaje porządku, układy form, 

które są w stanie podnosić energię, zamieniać poten-

cjalnoĞć przestrzeni odbioru w aktywną energię 
w działaniu. Obraz będący umownym przedstawie-

niem umieszczony w danej przestrzeni „wpisuje 

w nią swój program”, uobecnia w niej rzeczywi-

stoĞć, której jest obrazem. To sprawia, Īe moĪemy 

mieć nie tylko wraĪenia, lecz takĪe okreĞlone psy-

chosomatyczne odczucia w trakcie odbioru danego 

rodzaju obrazów.  21

Moje prace są mieszaniną czegoĞ, co okreĞlam 

jako „prawda o sobie”, z intencjonalnym działa-

niem, nie celowym, ale intuicyjnie ukierunkowanym 

na cel. Nie jest to droga doskonała – cel nie zostaje 

osiągnięty w Īadnej z prac, pozostających jedynie 

„spojrzeniem” w stronę celu (zob. il. 6-13).22

20 Z. Taranienko, Alchemia obrazu. Rozmowy ze Stanisławem Fijałkowskim, Warszawa 2012, s. 107. 
21 Cyt. [za:] D. Ackerman, Historia naturalna zmysłów, przeł. K. Chmielowa, Warszawa 1994, s. 282.
22 Taranienko, op. cit., s. 216.

„Sztuka sugeruje, ēe piękno nie 

jest wyjątkiem, istnieniem „po-

mimo wszystko”, lecz podstawą 
pewnego porządku. [...] Poza-

rozumowa strona sztuki jest za-

wsze formą modlitwy”. 

John Berger21

„Obraz jest modelem ćwiata. 

Człowiek konstruując obraz, 

pomnaēa liczbę elementów du-

chowych – podnosi materię do 

godnoćci duchowej”. 

Stanisław Fijałkowski22

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



176 Alicja Snoch-Pawłowska

Laboratorium sztuki i sztuka przemiany
23

Tak zwana „obiektywna” rzeczywistoĞć nie ma racji bytu we współczesnych cza-

sach nasyconych względnoĞcią wartoĞci i pojęć oraz róĪnymi postaciami relatywi-

zmu. Teorie naukowe nie są niczym więcej jak teoriami 

widzenia, a ich opisywanie Ğwiata – niczym innym jak 

„ciągle zmieniającymi się formami oglądu, nadającymi 

ogólnemu doĞwiadczeniu kształt i formę”24. 

Poznawanie rzeczywistoĞci w nauce wiąĪe się z restrykcyjnym przestrzeganiem 

metodologii naukowej, co dla wybitnych umysłów oznacza koniecznoĞć zapo-

mnienia o swoim indywidualizmie i oddania się w tryby obowiązujących reguł 
myĞlenia i postępowania mającego na celu osiąganie sprawdzalnych i powtarzal-

nych wyników. Naukowiec jest jednym z elementów systemu, waĪnym tylko ze 

względu na potencjał intelektualny. Jego osoba musi pozostawać poza procesem, 

nie ingerować w niego, nie mieć uczuć ani intencji z nim związanych. 25

Poznanie poprzez sztukę odbywa się w zasadniczo róĪny sposób. Sztuka 

jest na wskroĞ subiektywna i paradoksalnie właĞnie dzięki temu ma dostęp 

do najbardziej ogólnych, waĪkich i obiektywnych 

kwestii. Kształtowanie widzenia artystycznego, od 

akademickiej perfekcji odwzorowywania rzeczy po 

zdolnoĞć do abstrakcyjnego budowania systemów 

form plastycznych, jest rodzajem poznania najpeł-
niejszym, najbardziej szanującym i wspierającym 

rozwój osobowy jednostki, która się tym zajmuje. Daje szerokie spektrum roz-

wiązań – indywidualnych, odrębnych doĞwiadczeń. Sztuka jako dziedzina zaj-

mująca się teoriami widzenia, bez wyróĪniania jednej jako jedynie słusznej, 

daje wolnoĞć i przestrzeń na eksperymentowanie i jest symbolicznym labo-

ratorium samego Īycia. Głównym narzędziem i jednoczeĞnie podmiotem jest 

tu osoba artysty traktowana w sposób najbardziej pełny, mająca moĪliwoĞci 

rozwoju i samodoskonalenia. 

Poznanie, eksploracja rzeczywistoĞci w sztuce odbywa się równolegle z procesem 

samopoznania, jakiego doĞwiadcza twórca. MoĪna to opisywać językiem teorii sztuki 

czy psychologii, posługującej się takimi terminami, jak „psychika” czy „osobowoĞć”, 

które jednak zdają się być niewystarczające i płytkie. Zupełnie innej jakoĞci i w innej 

perspektywie jawi się całe to zjawisko, gdy powrócimy do przestarzałego dziĞ pojęcia 

23 P. Suskind, Pachnidło. Historia pewnego mordercy, przeł. M. Łukasiewicz, Warszawa 1990, 

s. 129.
24 D. Bohm, Ukryty porządek, przeł. M. Tempczyk, Warszawa 1988, s. 18.
25 Zhuangzi, Prawdziwa księga południowego kwiatu, przeł. M. Jacoby, Warszawa 2009, s. 48.

„To, co czuł teraz, był to strach, ēe 

nie ma o samym sobie pojęcia”. 

Patrick Suskind, Pachnidło23

„Ēycie nasze jest ograniczone, ale 

poznanie nie ma granic. Nieskoń-
czone gonić ograniczonym to bar-

dzo wyczerpujące zadanie. 

Zhuangzi25

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



177Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

duszy. Duszy jako kategorii naleĪącej do Ğwiata duchowego, obecnego w człowieku. 

Pojęcie duszy zostało pięknie uaktualnione w słowach Carla Gustawa Junga: 

„Wobec otchłani i szczytów natury psyché, której bezprzestrzenny 

Ğwiat kryje w sobie niewysłowione bogactwo obrazów, nagromadzo-

nych i w sposób organiczny zagęszczonych w toku trwającej miliony lat 

ewolucji Īycia, mogę jedynie zająć postawę cichej kontemplacji, stanąć 
z największym podziwem i respektem. Moja ĞwiadomoĞć jest niczym oko, 

ogarniające najodleglejsze obszary, a psychiczne «nie-ja» jest tym, co bez-

przestrzennie wypełnia tę przestrzeń. Obrazy, o których wspomniałem, nie 

są wyblakłymi cieniami, lecz psychicznymi uwarunkowaniami działający-

mi z wielką mocą, uwarunkowaniami, których owszem, moĪemy nie do-

ceniać, jednak – przecząc, Īe istnieją – nigdy nie zdołamy pozbawić ich 

prawdziwej mocy. WraĪenie, jakie to we mnie wywołuje, mogę porównać 
jedynie z uczuciem, którego doznaję na widok nieba gwiaĨdzistego, ekwi-

walentem Ğwiata wewnętrznego jest bowiem tylko Ğwiat zewnętrzny, i jak 

do tego, co znajduje się na zewnątrz, docieram za poĞrednictwem mego 

ciała, tak do tego, co istnieje wewnątrz, docieram przez medium duszy”26.

ĝwiat zewnętrzny według Junga jest pochodną ludzkiego wnętrza, jego na-

miastką, rodzajem projekcji duszy. Zaskakujące jest, Īe ta koncepcja w jeszcze 

celniejszy sposób została sformułowana przed wiekami przez Mistrza Eckharta: 

„Gdy dusza pragnie czegoĞ doĞwiadczyć, tworzy przed sobą tego obraz, a następ-

nie weń wstępuje”27. W jednym zdaniu Ğredniowiecznego mistyka zawiera się 
prawda o równowaĪnoĞci percepcji i kreacji oraz o odpowiedzialnoĞci za Ğwiat, 

który „przed sobą” widzimy. OdpowiedzialnoĞci niełatwej do zaakceptowania, 

stawiającej Ğwiat w pozycji całkowicie bezbronnej 

wobec naszego postrzegania. Czy wobec tego „drzwi 

percepcji” mogą być drzwiami do Wszystkiego? 28

Mimo upływu tysiącleci nosce te ipsum pozostaje 

nadal aktualnym wyzwaniem. Samopoznanie ozna-

cza podąĪanie drogą opartą na załoĪeniu, Īe człowiek 

rozwija się przez całe Īycie, urzeczywistniając pełnię 
swego istnienia. Jest to prawdziwa materia mystica, 

26 C. G. Jung, Wspomnienia, sny, myĞli, przeł. R. Reszke, L. Kolankiewicz, Warszawa 1997, s. 362.
27 A. Ronnberg, K. Martin, The Book of Symbols, Kolonia 2010, s. 6. „When the soul wants to 

experience something she throws out the image in front of her and then steps into it”. (przeł. A. S.-P.).
28 Cyt. [za:] R. Nelson, The Door of Everything, Camarillo 1963, s. 10. „[…] and I opened the 

doors that were closed. And broke in pieces the bars of iron; but my iron melted and dissolved 

before me: Nothing appeared closed to me, because I was the door of everything”. (przeł. A. S.-P.).

„[...] i otworzyłem drzwi, które 

były zamknięte. I połamałem na 

kawałki ēelazne sztaby, a moje ēe-

lazo odpadło i roztopiło się przede 

mną. Nic nie było juē dla mnie 

zamknięte, poniewaē to ja byłem 

drzwiami do wszystkiego”. 

Ody Salomona28

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



178 Alicja Snoch-Pawłowska

prawdziwa sztuka, najbardziej zaawansowana ze wszystkich sztuk. W tym niezwy-

kle indywidualnym procesie nie oddzielamy się od innych. Przeciwnie, wzrasta 

poczucie wspólnoty i przynaleĪnoĞci do historycznej 

i kulturowej sfery ludzkich doĞwiadczeń. Poprzez 

uczestniczenie w kulturze pozostajemy w nurcie prze-

kazów symbolicznych, które niosą sensy i znaczenia 

niezbędne w procesie rozwoju. Sztuka jest niezwykle 

waĪnym obszarem przechowywania i przekazywania 

sensów i znaczeń. ArtyĞci są tu w samym centrum, 

jest o nich głoĞno, ich działanie i Īycie jest symbolicz-

nym wezwaniem do eksplorowania i wykorzystania 

swego ludzkiego potencjału. Sztuka jest sprawdzonym narzędziem, sugestywnym 

telescope of art Samuela Coleridge’a, pozwalającym na odkrywanie siebie, swego 

rozległego wnętrza i praw nim rządzących. Czy są to utkane z wyobraĪeń poetyckie 

opowieĞci, czy konstrukcje czystych form, spójne systemy artystyczne – jest to 

droga indywidualnego, jednostkowego poszukiwania. Prawo do takiej drogi jest 

warunkiem istnienia sztuki. Daje jej perspektywę nieskończonoĞci i wolnoĞci, któ-

re w swej istocie i najgłębszym sensie łączyły się zawsze z kategorią wartoĞci, 

z wertykalnym kierunkiem poszukiwań. 29

Przez wszystkie dzieje, w tradycji Wschodu i Zachodu, przewija się jeden mo-

tyw poznania – poprzez zmianę widzenia. To właĞnie percepcja, widzenie jest do-

meną sztuki. Dlatego, zarówno w sztuce, jak i w Īy-

ciu, nieustannie ćwicząc się w widzeniu doskonałoĞci 

i piękna, stajemy się ich kreatorami. Pozostając 

w równowadze pomiędzy zapatrzeniem w głąb swej 

duszy i wznoszeniem ku transcendentnemu przekra-

czaniu ponad pozory, Ğwiadomie wybierając swoją 
rzeczywistoĞć – ulegamy ciągłej przemianie, rozcią-

gamy się ad infi nitum. Stajemy się przeĨroczyĞci wobec materii, a ona rozpuszcza 

się pod naszym spojrzeniem, odsłaniając swą – naszą prawdziwą naturę.30

29 Cyt. [za:] C. G. Jung, Memories, Dreams, Refl ections, Nowy Jork 1989, s. V („He looked 

at his own Soul with a Telescope. What seemed all irregular, he saw and shewed to be beautiful 

Constellations; and he added to the Consciousness hidden worlds within worlds”. (przeł. A. S.-P.).
30 Utwór opublikowany na stronie: http://www.oriahmountaindreamer.com [data dostępu: 

10.06.2013] („I want to know if you can see Beauty even when it is not pretty every day. And if you 

can source your own life from its presence”. (przeł. A. S.-P.). 

Obok cytowanych w przypisach prac inspiracji do przedstawionych rozwaĪań dostarczyły 

mi następujące pozycje: J. Eckardt, Kazania, przeł. W. Szymona, Poznań 1986; M.-L. von Franz, 

Psyche & Matter, Boston – Londyn 1992; M. Ghyka, Złota liczba. Rytuały i rytmy pitagorejskie 

„Przez Teleskop spojrzał na swą 
Duszę. To, co wydawało się zupeł-
nie nieregularne, zobaczył i przed-

stawił jako piękne Konstelacje: 

i dodał do Ćwiadomoćci ćwiaty 

ukryte wewnątrz ćwiatów”. 

Samuel Coleridge, 

Notebooks29

„Chcę wiedzieć, czy potrafisz do-

strzec Piękno, nawet jećli nie jest 

ono ładne, kaēdego dnia, i czy 

potrafisz oprzeć na nim swoje 

własne ēycie”. 

Oriah, The Invitation30

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



179Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

Ilustracja 6. Alicja Snoch-Pawłowska, Brama 2, technika mieszana, 11,5x17 cm, 2013.

w rozwoju cywilizacji zachodniej, przeł. I. Kania, Kraków 2006; E. H. Gombrich, O psychologii 

sztuki dekoracyjnej, przeł. D. Folga-Januszewska, Kraków 2009; A. Huxley, Drzwi percepcji. Nie-

bo i piekło, przeł. P. Kołyszko, Warszawa 1991; C. G. Jung, Mandala. Symbolika człowieka dosko-

nałego, przeł. M. Starski, Poznań 1993; J. Prokopiuk, Dusza ludzka – oĞ Ğwiata, Białystok 2007; 

H. Read, O pochodzeniu formy w sztuce, przeł. E. ĩycieńska, Warszawa 1973; A. Robb, Alchemy 

& Mysticism, Kolonia 2006; Ryszard Otręba. Grafi ka i rysunek, Kraków 1999; H. Weyl, Symetria, 

przeł. S. Kulczycki, Warszawa 1997; ħródło (The Fountain), fi lm, reĪ. D. Aronofsky, USA, 2006.

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



180 Alicja Snoch-Pawłowska

Ilustracja 7. Alicja Snoch-Pawłowska, NieskończonoĞć 2M, 

technika mieszana, 11x15 cm, 2012.

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



181Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

Ilustracja 8. Alicja Snoch-Pawłowska, Stan materii 5M-1, technika mieszana, 7,5x9 cm, 

2012.

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



182 Alicja Snoch-Pawłowska

Ilustracja 9. Alicja Snoch-Pawłowska, Materia mystica 9M, 

technika mieszana, 11,5x18 cm, 2013.

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



183Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

Ilustracja 10. Alicja Snoch-Pawłowska, PrzejĞcie 9M, technika mieszana, 17x13,5 cm, 

2013.

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



184 Alicja Snoch-Pawłowska

Ilustracja 11. Alicja Snoch-Pawłowska, Stan równowagi 11, 

technika mieszana, 9,5x7 cm, 2013.

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



185Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

Ilustracja 12. Alicja Snoch-Pawłowska, Stan równowagi 42, 

technika mieszana, 7x9,5 cm, 2013.

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



186 Alicja Snoch-Pawłowska

Ilustracja 13. Alicja Snoch-Pawłowska, Złoty kwadrat, technika mieszana, 9x9 cm, 

2013.

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS



187Materia mystica. Próba introspekcji w kolorach złota i czerni

SUMMARY

The article is an attempt to combine refl ection on the mystical side of artistic activ-

ity with the author’s self-comment on her creative work in graphic art. The discourse 

shows multi-aspectual thoughts on the secret of the act of creation and the matter itself 

that serves art, based on the philosophical background of different religious, cultural and 

worldview traditions; it also touches upon the sphere of self-cognition, symbolism, and 

transcendence. The author’s narrative is accompanied by the thoughts of inter alia Wil-

liam Blake, Samuel Coleridge, Stanisław Fijałkowski, Hildegard of Bingen, Carl Gustav 

Jung, Kabir, Wassily Kandynsky, Paul Klee, Czesław Miłosz, Meister Eckhard, Rainer 

Maria Rilke, Andrzej Strumiłło, St. John of the Cross, and Zhuangzi. These considera-

tions are combined with the analytical explication of the author’s selected works and with 

an attempt to introspectively look into herself. 

The author examines the following: understanding of the concept and phenomenon 

of matter (Materia – proch ziemi i kwantowa pustka [Matter – the Dust of Earth and 

Quantum Void]); mystical and spiritual aspects of art (Mistyka – ulotnoĞć wizji i realnoĞć 
duchowoĞci [Mysticism – Transience of Vision and the Reality of the Spiritual]); the 

world (identifi ed with the matter of creation) of inner experiences of her own artistic im-

agination (Materia tworzenia [Matter of Creation]); symbolic-formal features of her own 

graphic works (W granicach formy [Within the Form]); and the unfathomable problem of 

cognition and self-cognition through art (Laboratorium sztuki i sztuka przemiany [Labo-

ratory of Art and the Art of Transformation]). 

Pobrane z czasopisma Annales L - Artes http://artes.annales.umcs.pl
Data: 16/01/2026 19:34:05

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

