
  

 

209 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 28 (2019) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2019.28.209-231 

 

 El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 
 

 Witold Jacorzynski1 
 https://orcid.org/0000-0002-9784-5653 

   

 

Este artículo examina uno de los conceptos más acuciantes en la filosofía de José Ortega 

y Gasset, a saber, el perspectivismo. En primer lugar, se reconstruye la formulación temprana 

de esta doctrina en el texto “Meditaciones del Quijote” de 1914, a través de “Espectador” de 1916 

y varios textos posteriores. El proyecto de perspectivismo queda justificado en los ensayos 

posteriores de Ortega en términos de la antropología filosófica y la figura del Espectador. En 

segundo lugar, se argumenta que el perspectivismo de Ortega ha pasado por una evolución 

radical: desde la versión ontológica e individualista en la que la perspectiva era vista como una 

relación entre el yo y la circunstancia hasta las versiones epistemológicas y culturales posteriores 

de tintes colectivistas en las cuales el concepto de “perspectiva” resulta una herramienta útil no 

sólo para las disciplinas filosófica sino también ciencias sociales. 

 

Palabras claves: perspectiva, espectador, individualismo, circunstancia, vida, ideas, 

creencias

 

 

Introducción 

 

José Ortega y Gasset fue una estrella de magnitud en el firmamento 

de la filosofía española y la mundial en el siglo XX. Pese a que nunca creara 

un sistema filosófico al estilo de Platón, Kant o Hegel, sus ideas originales 

y novedosas iluminaban las generaciones de los pensadores hispanohablantes que 

o bien eran contemporáneos a él o bien vendrían después: Julián Marías, José 
                                                             

WITOLD JACORZYNSKI, PhD, Professor-researcher, CIESAS Sureste; address for correspond-

ence: c. Luna 25, col Bismark, S. Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México; e-mail: lekvinik64@gmail.com 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

210 

 

Gaos, Xavier Zubiri, María Zambrano, José Ferrater Mora, Luis Villoro, Fernando 

Salmerón y muchos otros. Como subraya Ariso, se puede notar una notable 

semejanza entre las ideas de Ortega y Ludwig Wittgenstein, otra estrella que 

iluminaba un rincón distinto del firmamento filosófico occidental del siglo XX1. 

Entre las razones del atractivo de Ortega, se debe mencionar su carisma del 

maestro, su activismo social y político, su afán de tomar partido en discusiones 

y debates sobre temas tan diversos como ontología, epistemología, antropología 

filosófica, filosofía de la ciencia, crítica del arte, literatura, filosofía de la historia 

e historia de la filosofía. A parte del espíritu de Casandra que acompañaba el 

comienzo del proceso de la elaboración de la “Rebelión de las masas”, otras ideas 

de Ortega tampoco han pasado por desapercibidas2. Entre sus conceptos 

originales o los pincelados con nuevos colores y matices están inter alia: yo, 

circunstancia, razón vital, hombre-masa, la crisis de la cultura, cambio y crisis, 

creencias e ideas, perspectiva. Es precisamente este último concepto que se hará 

el objeto del presente ensayo. 

Ortega fue el heredero de la tradición perspectivista de Leibniz y Nietzsche 

para, junto con estos pensadores, preparar el camino al perspectivismo, una 

postura alternativa, que encontrará su encarnación más perfecta en la II parte de 

Philosophische Untersuchungen de Ludwig Wittgenstein. Este último filósofo se 

dará a la tarea del analizar conceptualmente la noción de ver como, siendo este 

proyecto el que Ortega había comenzado ya en 1914. ¿Qué entiende Ortega por 

la “perspectiva”? ¿Cómo se fue desarrollando este concepto? ¿Cuáles son sus 

ventajas y desventajas? Veamos en el orden mencionado. 

 

 

 

 

                                                             

1 Véase José María Ariso, “Unbegründeter Glaube bei Wittgenstein und Ortega y Gasset: Ähnliche 

Antworten auf unterschiedliche Probleme”, Wittgenstein-Studien 2011, vol. II: 219–248; y de este 

mismo autor: “Raciovitalismo y forma de vida. La noción orteguiana de «creencia» comparada con 

el concepto wittgensteiniano de «certeza»”, Revista de Estudios Orteguianos 2013, nº 27: 107–128. 
2 Véase por ejemplo Mora Ferrater, José Ortega y Gasset. An Outline of His Philosophy (London: 

Bowe and Bowes, 1956); Ortega, hoy, ed. Manuel Durán (Xalapa, México: Universidad Veracruzana, 
1985); Serrano Gonzáles, Carlos Javier, Pensar la circunstancia (España: Batiscafo, 2015); John T. Gra-

ham, The social thought of Ortega y Gasset: a systematic synthesis in postmodernism and interdiscipli-
narity (Columbia: University of Missouri Press, 2001). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

211 

 

El descubrimiento de la perspectiva 

 

En 1914, Ortega publicó su primer gran ensayo "Meditaciones del Quijote", 

donde abrazó en un respiro el pensamiento filosófico neokantiano, las reflexiones 

sobre novela, las meditaciones en torno a Cervantes y el Quijote. Entre estos temas 

aparece como un hilo en un tapiz– la idea de perspectiva. El perspectivismo fue 

un gran redescubrimiento que Ortega hizo, al leer a Leibniz y a Nietzsche, para 

abrazarlo de por vida. A partir de 1916 empezó escribir ensayos y artículos que 

formarían parte de los ocho tomos de “El espectador”, terminados en 1935. 

De esta colección dedicó el primer artículo de 1916, a saber “Verdad 

y Perspectiva”, al tema del perspectivismo introduciendo a la escena a un 

protagonista imaginario –el Espectador. Los textos de los treinta hasta los 

cincuenta, siguen la línea perspectivista, sin que Ortega se rehusase de darle unas 

nuevas pinceladas filosóficas. 

En el libro sobre el Quijote, el perspectivismo aspira a un programa 

ontológico universal. Recordemos que al final del siglo XIX y al principio del XX, 

la preocupación metafísica por excelencia se revela en la pregunta: ¿Cómo está 

“amueblado” el mundo? ¿Cuál es su furniture? Los pensadores metafísicos 

ofrecían sus respuestas: los idealistas como Platón y Hegel responden– idea, los 

materialistas como Epicureo, Hobbes o Marx– m ateria, los empiriocriticistas 

como Mach y Avenarius- sustancia neutra, Schopenhauer– la voluntad, el joven 

Wittgenstein– hechos, Russell- relaciones, Kotarbinski– cosas, etc. Ortega 

propone su propia solución: “¿Cuándo nos abriremos a la convicción de que el ser 

definitivo del mundo no es materia ni es alma, no es cosa alguna determinada –

sino una perspectiva?”3 Pero, agrega inmediatamente en el espíritu de Leibniz: 

“Dios es la perspectiva y la jerarquía: el pecado de Satán fue un error de 

perspectiva”. El argumento de Dios, no quedará al margen de las Meditaciones 

como un artilugio ocioso, sólo que no se trata aquí de un Dios transcendental de 

los teístas sino de lo divino de los panteístas: “Pues no hay cosa en el orbe por 

donde no pase algún nervio divino: la dificultad estriba en llegar hasta él y hacer 

que se contraiga”4. 

                                                             

3 José Ortega y Gasset, “Meditaciones del Quijote”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, 
t. I (Madrid: Revista de Occidente, 1946), 321. 

4 Ibíd., 322. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

212 

 

Por primera vez, aparece en este contexto una expresión enigmática: “error 

de perspectiva”, a la cual regresaremos al final de este ensayo. 

¿Cuál es entonces la justificación para este tipo de perspectivismo 

ontológico? “El amor a lo próximo”5 En este juego de palabras, lo “próximo” 

abraza al “prójimo”, pero no al revés. Lo “próximo” es una extensión del yo. 

“Hemos de buscar a nuestra circunstancia, tal y como ella es, precisamente en lo 

que tiene de limitación, de peculiaridad, el lugar acertado en la inmensa 

perspectiva del mundo. No detenernos perpetuamente en éxtasis ante los valores 

hieráticos, sino conquistar a nuestra vida individual el puesto oportuno entre 

ellos. En suma: la reabsorción de la circunstancia es el destino concreto del 

hombre”6. Paso a paso, llega Ortega a formular su credo: “Yo soy yo y mi 

circunstancia, y si no la salvo a ella, no me salvo yo”7. ¿Pero, ¿qué es esta 

circunstancia? La palabra viene de circum y stantia que significa lo que nos 

circunscribe, lo que está alrededor de nosotros, el medio. En el texto citado Ortega 

le da a la “circunstancia” giros, desesperadamente, diversos. El primero es 

regional: “Mi salida natural hacia el universo se abre por los puertos del 

Guadarrama o el campo de Ontígola. Este sector de realidad circunstante forma 

la otra mitad de mi persona: solo a través de él puedo integrarme y ser plenamente 

yo mismo”8. El segundo tiene un aire biológico donde “circunstancia” significa el 

medio al cual se adapta el organismo siendo también el medio que se adapta a su 

vez al organismo: “La ciencia biológica más reciente estudia el organismo vivo 

como una unidad compuesta del cuerpo y su medio particular: de modo que el 

proceso vital no consiste sólo en una adaptación del cuerpo a su medio, sino 

también en la adaptación del medio a su cuerpo. La mano procura amoldarse al 

objeto material a fin de apresarlo bien; pero, a la vez, cada objeto material oculta 

una previa afinidad con una mano determinada”9. 

El tercer giro de la circunstancia cobra tintes estéticos. Pío Baroja o Azorín 

o Cervantes pueden ser también “circunstancias nuestras”. Ortega menciona en el 

contexto de Pío Baroja, (pero su comentario es válido para todos los estudios 

literarios) que la circunstancia en este caso es “el conjunto de puntos de vista desde 

                                                             

5 Ibíd. 
6 Ibíd. 
7 Ibíd. 
8 Ibíd. 
9 Ibíd. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

213 

 

los cuales sus libros adquieren una significación potenciada. No extrañe, pues, que 

se hable poco del autor y aun de los detalles de su producción; se trata 

precisamente de reunir todo aquello que no está en él, pero que lo completa, de 

proporcionarle la atmósfera más favorable”10. Al final de su ensayo, dedica Ortega 

algunos comentarios al Quijote, (el que, aunque presente en el título, esté casi 

ausente en el texto). Al aclarar que Don Quijote puede significar dos cosas muy 

distintas, a saber, un libro y un personaje, Ortega admite que no entiende por 

«quijotismo», el quijotismo del personaje sino el quijotismo del libro. 

La perspectiva del lector, Ortega, se deja caracterizar como sigue: “Porque en 

cierto modo es Don Quijote la parodia triste de un cristo más divino y sereno: es 

él un cristo gótico, macerado en angustias modernas; un cristo ridículo de nuestro 

barrio, creado por una imaginación dolorida que perdió su inocencia y su 

voluntad y anda buscando otras nuevas”11. Al descender entre los españoles que 

se reúnen, compagina “aquellos corazones dispersos”, los nacionaliza, pone tras 

sus amarguras personales un comunal dolor étnico: “«¡Siempre que estéis juntos  

–murmuraba Jesús–, me hallaréis entre vosotros!»”12. Esta idea del Quijote que 

encontramos en Ortega puede sugerir una interpretación personal del caballero 

de La Mancha, o en las palabras de Ortega, volverse su circunstancia que le da 

inteligibilidad e identidad. El Quijote de Ortega es un Cristo macerado y dolorido, 

el símbolo de España. 

Los ejemplos estéticos muestran claramente, que el joven Ortega percibía 

la perspectiva como un encuentro entre el lector y la obra literaria siendo 

la circunstancia lo que Roman Ingarden llamaba el “objeto imaginacional” cuya 

reconstrucción consiste en “llenar” los lugares de indeterminación de la narrativa 

por el lector. La semejanza con Ingarden, el discípulo de Husserl, no es causal. 

La interpretación que se impone en el lector, desde Ortega joven, tiene tintes 

fenomenológicos. La circunstancia en sus múltiples aspectos constituidos por los 

individuos es un correlato del yo, atado a él, funge como el objeto de su 

conocimiento. El yo echa una mirada al objeto que queda domesticado o atrapado 

por la consciencia. Pero esta manera de ver la perspectiva no le satisface a Ortega 

maduro. Versado en la fenomenología se ha empeñado a abrazar a Husserl, luchar 

con él, para, finalmente, transcenderlo. La escisión husserliana entre la 

                                                             

10 Ibíd., 325–326. 
11 Ibíd., 326. 
12 Ibíd. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

214 

 

consciencia y sus correlatos, entre noema y noesis no puede fundamentar el 

proyecto perspectivista. “Ahora bien, si la conciencia de...es la realidad 

absoluta y, por serlo, aquélla de que hay que partir en filosofía, sería una realidad 

en la cual el sujeto, yo, estaría dentro de sí mismo, de sus actos y estados mentales. 

Pero eso, existir estando dentro de sí mismo, es lo contrario de lo que llamamos 

vivir, que es estar fuera de sí entregado ontológicamente a lo otro, llámese a esto 

otro mundo o circunstancia”13. La circunstancia ya no es el término primario de 

la filosofía de Ortega; en el lugar del sujeto, a partir de los treinta, aparece la “vida”, 

un concepto que permite nivelar la agobiante dicotomía entre yo y mi 

circunstancia. Aunque la palabra “circunstancia” no desaparece por completo, 

cambia de significado, se vuelve más unida al individuo. El mundo no se separa 

del individuo como el mar del navegante, no está a su mano para que éste pueda 

pescar en sus aguas los datos que necesita: “La realidad no es dato, algo dado, 

regalado—sino que es construcción que el hombre hace con el material dado”14. 

¿Quién es el hombre que construye la realidad? La antropología filosófica de 

Ortega, dispersa en diferentes textos, nos proporciona respuestas a esta pregunta. 

Primero, en el sentido primario y literal, el hombre es el individuo único, 

exclusivo, insustituible, dotado de personalidad, o por lo menos, éstos rasgos lo 

caracterizan in potentiam: “Porque bajo la expresión «un hombre» entendemos 

una vida humana individual, y ésta consiste en cuanto un sujeto único y exclusivo 

hace y padece por su cuenta y riesgo, en vista de sus finalidades individualísimas, 

en virtud de sus convicciones propias y mediante resoluciones que él toma por sí 

y nadie puede tomar en su lugar”15. Y en las lecciones posteriores tituladas 

“El hombre y la gente” publicadas póstumamente, Ortega agrega también otra 

dimensión de la vida humana que por más que estaba implícita en los textos 

anteriores, nunca fue llevada a sus últimas consecuencias– la soledad: 

“consecuencia de lo anterior es que mi humana vida que me pone en relación 

directa con cuanto me rodea –minerales, vegetales, animales, los otros hombres, 

es, por esencia, soledad. Mi dolor de muelas sólo a mí me puede doler. 

                                                             

13 José Ortega y Gasset, “Apuntes sobre el pensamiento, su teurgia y su demiurgia”, en Obras 
Completas de José Ortega y Gasset, t. V (Madrid: Revista de Occidente, 1947), 546. 

14 José Ortega y Gasset, “En torno a Galileo”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, 
t. V (Madrid: Revista de Occidente, 1947), 16. 

15 José Ortega y Gasset, “Un rasgo de la vida alemana”, en Obras Completas de José Ortega 
y Gasset, t. V (Madrid: Revista de Occidente, 1947), 193. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

215 

 

El pensamiento que de verdad pienso –y no sólo repito mecánicamente por 

haberlo oído– tengo que pensármelo yo solo o yo en mi soledad”16. 

Segundo, a pesar de la soledad perceptiva e intelectual inicial, El hombre 

proyecta a los otros su vida subjetiva: “Pero la vida humana no es una realidad 

hacia afuera –quiero decir, la vida de cada uno de ustedes no es lo que, sin más, 

veo yo de ellas mirándolas desde mi sitio, desde mí mismo. Al contrario: eso que 

yo, sin más, veo de ustedes no es la vida de ustedes, sino precisamente una porción 

de la mía, de mi vida”17. Yo me impongo en los otros, me proyecto en ellos, los 

incluyo en mi vida. Pero, ¿cuál es la razón de esa imposición? Si pienso, sé que soy 

yo que pienso, y nadie más. Esto lo acaba de decir Ortega. 

Es así, porque, y en esto consiste el tercer punto, somos seres emocionales 

más bien que racionales, lo que nos conmueven son las pulsaciones, no 

argumentos, el corazón no la razón, la acción no la contemplación: El hombre 

emocional es siempre un ser activo, no un ser intelectual; se mueve, interacciona 

con el otro, se involucra en las prácticas vitales: “El destino del hombre es, pues, 

primariamente, acción. No vivimos para pensar, sino al revés: pensamos para 

lograr para vivir”18. “Primariamente” no significa “sólo” o “únicamente”: le 

preceden las fases de “alteración” o perdición entre las cosas, “ensimismamiento” 

o la vida contemplativa, siendo ambas, la preparación para la acción. 

Cuarto, la esencia del hombre se revela al quitar las múltiples máscaras 

o roles sociales que pone: “El cartero, el revisor de tren, el juez, el guardia de 

seguridad, no es un individuo humano, una persona, sino un papel, un rol, un 

personaje”19. Un gendarme, por ejemplo, no engendra sus actos, se apega a un 

reglamento, pierde su personalidad: “Ha suspendido su vida personal y se ha 

convertido en un autómata que ejecuta actos ordenados en un Reglamento20. 

El rol que aceptamos, si somos acríticos, nos convierte en hombres autómatas. 

Contra Ortega, se podría argumentar que mi cartero conocido no reviste 

únicamente un papel del cartero. Cuando pregunto: “¿Cuándo viene mi cartero?” 

pienso en una persona, no en un papel. Claro está que Ortega se podría defender 

                                                             

16 José Ortega y Gasset, “El hombre y la gente”, en: Obras Completas de José Ortega y Gasset, 
t. VII (Madrid: Revista de Occidente, 1961), 75. 

17 Ortega y Gasset, “En torno a Galileo”, 30. 
18 Ortega y Gasset, “El hombre y la gente”, 88. 
19 Ortega y Gasset, “Un rasgo de la vida alemana”, 194. 
20 Ibíd.. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

216 

 

de manera fácil: si el cartero es mi amigo, la palabra “cartero” pierde el significado 

literal, es otro nombre para decir “amigo”. Si se trata del gendarme, la situación 

parece diferente pero no lo es: “Mi amigo trabaja como gendarme” no es una 

expresión sin sentido. Tal vez por ello, Ortega no excluye un conflicto entre 

autómatas y amigos dentro del mismo individuo: “El gendarme no habita en cada 

hombre. Pero el hombre habita en cada gendarme. Algunos funcionarios son más 

apegados a los reglamentos, otros son más ‘humanos’”21. 

Quinto, el hombre reacciona frente a su circunstancia como alguien quien 

enfrenta un problema vital y lo resuelve. La vida del hombre consta de dos 

dimensiones inseparables: “En su dimensión primaria vivir es estar yo, el yo de 

cada cual, en la circunstancia y no tener más remedio que habérselas con ella”. 

En su primera dimensión lo que tenemos al vivir es “un puro problema”. En 

la segunda dimensión tenemos “un esfuerzo o intento de resolver el problema”. 

La circunstancia es un sinónimo de la situación vital o el mundo: “Este, pues, no 

nos es dado, no está ahí, sin más, -sino que es fabricado por nuestras 

convicciones”22. 

Sexto, y en esto Ortega se acerca más que nunca a Sartre y los existencialistas, 

el hombre es un ser activo cuya vida consiste en tomar decisiones; nadie puede 

tomarlas por nosotros, nadie puede quitarnos la carga de la libertad. Esto, de 

ninguna manera, implica un nihilismo o amoralismo. De que no hay jueces 

externos de nuestras elecciones, no se sigue que nadie las juzga. Somos nosotros 

los únicos jueces legítimos que damos la cara a la circunstancia vital; no elegir 

o permitir que nuestras elecciones sigan las modas oportunistas equivale a caer en 

una vida no auténtica: 

 
El hombre es un hombre de acción, vive de elección, es libre en el sentido en que 

puede hacer lo que tiene que hacer o no seguir su misión. Y que para resolver sea 

hacer esto y no aquello tiene, quiera o no, que justificar ante sus propios ojos la 

elección, es decir, tiene que descubrir cuál de sus acciones posibles en aquel instante 

es la que da más realidad a su vida, la que posee más sentido, la más suya. Si no elige 

ésa, sabe que ha engañado a sí mismo, que ha falsificado su propia realidad, que ha 

                                                             

21 Ibíd. 
22 Ortega y Gasset, “En torno a Galileo”, 24. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

217 

 

aniquilado un instante de su tiempo vital, el cual, como antes dije, tiene contados 

sus instantes23. 

 

Esta cita, y el espíritu de tantos otros textos de Ortega nos acerca más 

a la cuestión de la soledad. Somos solos también en el sentido moral: podemos 

engañarnos y buscar lo que no es nuestra misión o no buscar nada, no elegir nada. 

Los que buscan eternamente la paz o el contento no se dan a la molestia trágica de 

elegir. ¿Comete tal hombre el error de perspectiva? ¿Son todas las perspectivas 

iguales o algunas son mejores que otras? 

  

 

El gran Espectador 

 

Para contestar estas preguntas, regresemos por el momento al joven Ortega. 

En el siguiente texto que Ortega dedica al perspectivismo, después de las 

“Meditaciones”, o sea el artículo “Verdad y Perspectiva” que forma parte del ciclo 

de artículos escritos entre 1916 y 1934 titulado “EL Espectador” sigue 

la trayectoria de Nietzsche aterrizando a la tierra firme de la epistemología, 

huyendo de los dilemas insolubles del vitalismo ontológico. Introduce a la escena, 

una figura, su porte-parole imaginario– el Espectador. El Espectador de allí en 

adelante será nuestro guía por la doctrina del perspectivismo de Ortega. ¿Cuáles 

características posee el Espectador? 

En primer lugar, al Espectador le interesa la verdad y sólo la verdad. ¿Qué 

entiende Ortega por verdad? En el texto citado, uno de otros tantos, Ortega 

contrapone la verdad a la utilidad. El Espectador no es el político, el filósofo 

utilitarista o pragmatista: todos ellos caben dentro de la categoría de la política 

o el pensamiento utilitario. Ortega no le quita a este pensamiento su legitimidad, 

pero niega que pueda transcender los estrechos confines de la vida diaria: “Situada 

en su rango de actividad espiritual secundaria, la política o pensamiento de lo útil 

es una saludable fuerza de que no podemos prescindir. Si se me invita a escoger 

entre el comerciante y el bohemio, me quedo sin ninguno de los dos. Mas cuando 

la política se entroniza en la conciencia y preside toda nuestra vida mental, se 

                                                             

23 Ortega y Gasset, “Misión del bibliotecario”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, 
t. V (Madrid: Revista de Occidente, 1947), 211. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

218 

 

convierte en un morbo gravísimo”24. El Espectador no pregunta por los medios, 

sino por los fines, no indaga sobre las cuestiones útiles sino sobre las cuestiones 

“últimas”, mientras detesta una “cultura de medios”, crea la “cultura de 

postrimerías”. El argumento que subyace en esta acusación revela el estilo mordaz 

de Ortega: “Mientras tomemos lo útil como útil, nada hay que objetar. Pero si esta 

preocupación por lo útil llega a constituir el hábito central de nuestra 

personalidad, cuando se trate de buscar lo verdadero tenderemos a confundirlo 

con lo útil. Y esto, hacer de la utilidad la verdad, es la definición de la mentira. 

El imperio de la política es, pues, el imperio de la mentira”25. El Espectador 

aborrece al político que busca la utilidad; busca a los que buscan la verdad: “Hace 

falta, pues afirmarse de nuevo en la obligación de la verdad, en el derecho de 

verdad”26; desafortunadamente Ortega como Diógenes de Sinope busca 

al hombre, pero encuentra a la gente cuyo político es su más vulgar ejemplar: “No 

he hallado en derredor sino políticos, gentes a quienes no interesa ver el mundo 

como él es, dispuestas sólo a usar de las cosas como les conviene”27. 

En segundo lugar, está su individualismo que cobra cuerpo al solucionar 

el falso dilema: o bien el racionalismo o bien el escepticismo. El escepticismo 

argumenta de la siguiente manera: si no hay otro punto de vista que el individual, 

luego no existe la verdad. El racionalismo en cambio afirma que la verdad existe y 

por lo tanto el punto de vista individual no puede ser el único que existe. 

El Espectador, según Ortega, rechaza ambas soluciones como ilusorias, “porque 

discrepa de la opinión donde se engendran. El punto de vista individual me parece 

el único punto de vista desde el cual puede mirarse el mundo en su verdad. Otra 

cosa es un artificio”28. Ortega podría repetir el credo de Protágoras y darle el toque 

individualista: “De todas las cosas la medida es el hombre: de las que son en cuanto 

son, y de las que no son en cuanto no son”29. Pero, si el individuo es la medida de 

las cosas ¿cómo podemos llegar a conocer “las cosas” más allá de lo que piensa en 

ellas, cada cual?  

                                                             

24 José Ortega y Gasset, “El Espectador”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, t. II (Madrid: 

Revista de Occidente, 1946), 16. 
25 Ibíd. 
26 Ibíd. 
27 Ibíd. 
28 Ibíd., 18. 
29 Diógenes Laercio, Vida de los filósofos ilustres (Madrid: Alianza Editorial, 2007), 481. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

219 

 

Desde distintos puntos de vista, dos hombres miran el mismo paisaje. Sin embargo, 

no ven lo mismo. La distinta situación hace que el paisaje se organice ante ambos 

de distinta manera. Lo que para uno ocupa el primer término y acusa con vigor 

todos sus detalles, para el otro se halla en el último y queda oscuro y borroso. 

Además, como las cosas puestas unas detrás de otras se ocultan en todo o en parte, 

cada uno de ellos percibirá porciones del paisaje que al otro no llegan. ¿Tendría 

sentido que cada cual declarase falso el paisaje ajeno? Evidentemente, no; tan real 

es el uno como el otro. Pero tampoco tendrá sentido que puestos de acuerdo, en 

vista de no coincidir sus paisajes, los juzgasen ilusorios. Esto supondría que hay un 

tercer paisaje auténtico, el cual no se halla sometido a las mismas condiciones que 

los otros dos. Ahora bien, ese paisaje arquetipo no existe ni puede existir. La realidad 

cósmica es tal, que sólo puede ser vista bajo una determinada perspectiva. La 
perspectiva en uno de los componentes de la realidad. Lejos de ser su deformación, 

es su organización30. 

 

Una solución posible sería aceptar la idea del punto de vista sobre-individual, 

la perspectiva del Dios. Esto fue precisamente la idea de Leibniz, citado tantas 

veces por Ortega: las monadas de las cuales se compone la realidad, están 

organizadas desde las menos perfectas hasta las más perfectas. Cada una, como si 

fuera una gota del agua, refleja toda la realidad a su manera; dado que la monada 

más perfecta es la que llamamos “Dios”, el “Dios” refleja el mundo de manera 

perfecta; por lo tanto, existe la perspectiva perfecta, la perspectiva de las 

perspectivas. Ortega, irreverentemente, rechaza esta idea como falsa: “Una 

realidad que vista desde cualquier punto resultase siempre idéntica es un concepto 

absurdo”31. En otro texto Ortega, inspirado por la teoría de relatividad de Einstein, 

nuevamente rechaza la perspectiva sobre-individual: “El individuo, para 

conquistar el máximum posible de verdad, no deberá, como durante centurias se 

le ha predicado, suplantar su espontáneo punto de vista por otro ejemplar 

y normativo, que solía llamarse «visión de las cosas sub specie aeternitatis». 
El punto de vista de la eternidad es ciego, no ve nada, no existe”32. Parece que en 

la arena del circo metafísico de Ortega quedan solo las perspectivas individuales.  

                                                             

30 José Ortega y Gasset, “El tema de nuestro tiempo”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, 
t. III (Madrid: Revista de Occidente, 1947), 199. 

31 Ibíd. 
32 José Ortega y Gasset, “El sentido histórico de la teoría de Einstein”, en Obras Completas de José 

Ortega y Gasset, t. III (Madrid: Revista de Occidente, 1947), 237. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

220 

 

En tercer lugar, el perspectivismo individualista no se reduce a las ilusiones 

de los espectadores. Ortega repite una y otra vez: el perspectivismo no suspende 

la realidad, no puede reducirse al viejo lema de Berkeley: esse est percipii; 
la realidad no es un cuento de idiota sino, a imagen y semejanza de las cosas en sí 

de Kant, algo que aflora nuestras percepciones. La perspectiva es de hecho 

la reacción a la realidad, por lo tanto, forma parte de ella. Como observó Ortega 

en la cita de arriba: “la perspectiva es uno de los componentes de la realidad.” Las 

raíces de esta idea la podemos encontrar en el credo anterior de la ontología de 

Ortega “Yo soy yo y mi circunstancia”. En este credo Ortega resalta que la realidad 

última y radical no sólo es el hombre solitario arrastrado por un caudal de vida, 

sino también el caudal mismo, la “circunstancia” que existe independiente del 

individuo: “La verdad, lo real, el universo, la vida –como queráis llamarlo–, se 

quiebra en facetas innumerables, en vertientes sin cuento, cada una de las cuales 

da hacia un individuo. Si éste ha sabido ser fiel a su punto de vista, si ha resistido 

a la eterna seducción de cambiar su retina por otra imaginaria, lo que ve será un 

aspecto real del mundo”33. 

En cuarto lugar, la perspectiva y la manera perspectivista de ver el mundo es 

irremediable, no opcional o caprichosa. El espectador posee la retina porque posee 

el cuerpo. El perspectivismo no sólo es individualista y realista sino además 

inevitable: “Pero la realidad no puede ser mirada sino desde el punto de vista que 

cada cual ocupa, fatalmente, en el universo. Aquélla y éste son correlativos, y como 

no se puede inventar la realidad, tampoco puede fingirse el punto de vista”34. 

La expresión “no se puede inventar la realidad” no suministra problemas 

interpretativos, hace pues referencia al realismo que acabamos de mencionar. 

Pero la expresión: “tampoco puede fingirse el punto de vista” suena confusa; 

Ortega explica mejor: “Desde este Escorial, rigoroso imperio de la piedra 

y la geometría donde he asentado mi alma, veo en primer término el curvo brazo 

ciclópeo que extiende hacia Madrid la sierra del Guadarrama. El hombre de 

Segovia, desde su tierra roja, divisa la vertiente opuesta”35. ¿Por qué el espectador 

que está en Escorial no coincide con el espectador de Segovia? Ortega responde: 

“Donde está mi pupila, no está otra; lo que de la realidad ve mi pupila no lo ve 

                                                             

33 Ortega y Gasset, “El Espectador”, 19. 
34 Ibíd. 
35 Ibíd. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

221 

 

otra. Somos insustituibles, somos necesarios”36. Pero esta respuesta es reiterativa: 

cambia la “retina” por “pupila” aduciendo al Espectador lugares reales en el mapa 

regional de España como Escorial o la sierra de Guadarrama. ¿Es únicamente el 

cambio corporal en el espacio y el tiempo el que decide sobre nuestra adopción de 

la perspectiva del otro? Si es así, ¿es posible que el Espectador de Escorial, pase 

a Segovia para compartir la perspectiva con el hombre de Segovia? Acaso, ¿su 

empático viaje no le permitirá ser fiel a su punto de vista?  

El Espectador, y esto es su quinta característica, es fiel o no es fiel a su punto 

de vista, dependiendo de su deseo y la situación. No se trata de satisfacer cualquier 

deseo o capricho. Como hemos notado, la primera característica del Espectador 

es que él aborrece la política o el mundo de mentira buscando la verdad. No nos 

incumbe entrar en la discusión qué fue lo que Ortega entendía por verdad; es un 

tema pantanoso y difícil. Seguramente, estaba susceptible a la polisemia de 

la palabra: hasta ahora mencionamos únicamente, que el filósofo español, 

rechazaba la definición pragmatista de verdad en la versión popular adjudicada 

a William James: la proposición es verdadera si nos lleva a los resultados útiles y es 

falsa si nos lleva a los resultados inútiles. ¿Quiere decir que acepta al mismo 

tiempo la teoría clásica de la verdad como la correspondencia del pensamiento 

con la realidad? Ortega titubea, pero parece que por “verdad” a las alturas del 

“Espectador” entiende un estilo de vida del sabio platónico. El Espectador es un 

filósofo especulativo de la “República”, pertenece a los “amigos de mirar”, los 

contemplativos, los teorizadores. Su primera intención es “elevar un reducto 

contra la política para mí y para los que compartan mi voluntad de pura visión, 

de teoría”37. La palabra “amigos” sugiere que el Espectador busca a sus almas 

gemelas, a otros “espectadores” que nos son sino los lectores que han reservado 

“un trozo de alma antipolítico” Por “antipolítico” no entiende Ortega “pasivo” 

o únicamente “contemplativo”. La vita contemplativa no se opone a la vita activa 

como en Aristóteles. El remedio es de nuevo Platón: “El mal viene a las repúblicas 

de que no hace cada cual lo suyo”38. Para Platón “lo suyo” tenía un uso reservado 

para las obligaciones de cada quien qua miembro de una de las tres clases de las 

cuales se componía la república ideal: la clase de los filósofos- reyes, o bien de 

la clase de los guerreros, o bien de la clase de los artesanos. Pero Ortega quiere 

                                                             

36 Ibíd. 
37 Ibíd., 19. 
38 Ibíd., 20. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

222 

 

decir otra cosa: “lo suyo” significa “lo que le corresponde hacer según la situación 

y el deseo individual”: “Me parece admirable, por ejemplo, que Don Juan deje 

resbalar su corazón sobre la múltiple feminidad. Lo que me enoja es que Don Juan 

teorice el amor. ¡No: que haga lo suyo! Una mujer le espera: puede renovar su 

perpetua aventura, dulce y amarga, en que se siembra la flor y nace la espina. Pero 

no se empeñe en conquistarnos la verdad con su empaque de gallo: sería inútil 

y además indecente”39. El espectador no ve nada indecente en seducir mujeres, 

pero sí, en teorizar sobre amor. No se teoriza el amor, se teoriza la verdad. 

El Espectador sabe distinguir estas dos situaciones porque posee capacidad de 

mirar y el deseo que encaje con la situación. 

Reconoce, sin embargo, el peligro inminente en el colectivismo: es imposible 

ver como la familia de los amigos que teorizan, puedan formar una comunidad en 

Ortega: “Cada hombre tiene una misión de verdad”40. El espectador se parece más 

bien a un solitario misionero de la verdad parecido a uno de los prisioneros en 

la caverna de Platón, él único que logró desencadenarse para salir a contemplar 

la realidad. Pero, el misionero del perspectivismo no puede ser el misionero 

tradicional porque no puede exterminar las perspectivas individuales con el fin de 

unificar la doctrina. El perspectivismo adquiere de esta manera el valor ético. 

Debemos fomentar las perspectivas individuales y rechazar todo lo que las pone 

en peligro: “Tal es la intención que me mueve. Como se advierte, excluye de una 

manera formal el deseo de imponer a nadie mis opiniones. Todo lo contrario: 

aspiro a contagiar a los demás para que sean fieles cada cual a su perspectiva”41. 

La familia de los espectadores se somete a una regla que consiste en compartir 

el deber ético de preservar cada cual su perspectiva individual, de ser fiel a sí 

mismo. 

 

 

El “perspectivismo” se ensancha 

 

Ortega joven parecía hablar en la perspectiva en términos puramente 

sensoriales e individualistas: echamos diferentes miradas a la realidad porque 

tenemos cuerpos diferentes, pupilas diferentes, estamos situados en un lugar en 

                                                             

39 Ibíd., 19. 
40 Ibíd., 21. 
41 Ibíd., 22. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

223 

 

el espacio y tiempo. La verdad de la perspectiva de cada quien es parcial, no 

absoluta. Ortega maduro desarrollaba el perspectivismo individualista aclarando, 

gradualmente cómo debemos entender la “circunstancia” y el “ser humano”. 

Podemos aceptar este flujo de pensamiento de Ortega sin el riesgo de 

malentenderla. El perspectivismo visual no despierta dudas. 

No sabemos cómo calificar la oración “el salero está a la derecha de Pedro” 

si no ubicamos el lugar desde el cual juzgamos el estado de las cosas. Si nos 

ponemos en lugar de Pedro, el salero está a la derecha, pero si la vemos desde 

nuestra posición, está a la izquierda. Las palabras “derecha/izquierda” son 

situacionales porque las oraciones en las que figuran cambian de valor lógico 

dependiendo del punto de vista. La situación cambia, sin embargo, si enfrentamos 

otro tipo de oraciones observacionales. La oración “Hay dos saleros sobre la mesa” 

es falsa o verdadera independientemente donde nos situamos. Ortega, 

desafortunadamente no menciona las diferencias entre diferentes oraciones 

observacionales. Si lo hubiese hecho, resultaría claro que la perspectiva 

individualista sensorial no siempre decide sobre la verdad o falsedad de las 

oraciones. Pero, si esto fuese poco, nos acechan otras dudas. 

En el último párrafo de las “Meditaciones”, recalcamos la expresión de 

Ortega: “amigos de mirar” que refiere a los que comparten la pasión por teorizar. 

El Espectador no se reduce a un cuerpo que percibe el paisaje desde su punto 

espacial. El espectador de Escorial “ha asentado allí su alma”, no sólo percibe, sino 

también razona, siente, experimenta, da prioridad a unos elementos a costa de 

otros: “El paisaje ordena sus tamaños y sus distancias de acuerdo con nuestra 

retina, y nuestro corazón reparte los acentos”42. No podemos ocupar el mismo 

lugar en el espacio, pero ¿Podemos repartir los mismos acentos en la realidad 

observada? ¿Aunque separados por los cuerpos, podemos compartir nuestro 

pensamiento? Parece que Ortega acepta esta posibilidad. Este paso es decisivo. 

La perspectiva perceptual no es la única que constituye al espectador; a ésta hay 

que agregar otras tantas: “La perspectiva visual y la intelectual se complican con 

la perspectiva de la valoración”43. En un apéndice sobre la teoría de Einstein de 

1923, nos damos cuenta sorprendidos, que, a pesar de sus aclaraciones anteriores, 

incluye entre las perspectivas, las culturales o étnicas: “Lo propio acontece con los 

pueblos. En lugar de tener por bárbaras las culturas no europeas, empezaremos 
                                                             

42 Ibíd., 21. 
43 Ibíd. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

224 

 

a respetarlas como estilos de enfrentamiento con el cosmos, equivalentes 

al nuestro. Hay una perspectiva china tan justificada como la perspectiva 

occidental”44. 

De allí salta a la vista una paradoja: la perspectiva es individualista si se 

reduce a la visual, pero transciende lo individual si toma otras formas: una 

intelectual o una valorativa. Al encontrar otro lector del Quijote que interpreta 

al caballero de la Mancha de la manera parecida, o sea ven en él a “un cristo gótico, 

macerado en angustias modernas”– la apoteosis de España, Ortega podría 

constatar que los dos están de acuerdo pues sus perspectivas intelectuales 

y valorativas se solapan. Podría decir: “cuando nuestras perspectivas se parecen, 

tiene sentido decir que los dos compartimos la misma perspectiva.” Pero, 

la perspectiva compartida entre los dos, ya es nuestra perspectiva. Ortega no 

excluye esta posibilidad, aunque el tono en que se expresa es innecesariamente 

metafórico: “En vez de disputar, integremos nuestras visiones en generosa 

colaboración espiritual, y como las riberas independientes se aúnan en la gruesa 

vena del río, compongamos el torrente de lo real. El chorro luminoso de la 

existencia pasa raudo: interceptemos su marcha con el prisma sensitivo de nuestra 

personalidad, y del otro lado, sobre el papel, sobre el libro se proyectará un arco 

iris. Sólo de esta suerte se liberta la teoría de su tono en gris menor”45. “La 

colaboración espiritual” es la garantía de que nos liberemos del “tono en gris 

menor”. ¿Acaso la colaboración espiritual promete el rompimiento con la soledad 

individualista a la cual estaba condenado el “Espectador”? ¿Acaso, el arco iris que 

se proyecta sobre el libro servirá de puente para que el lector pueda subirlo 

y unirse con el espectador? ¿Acaso de esta manera se formará una familia de los 

espectadores? Estamos inclinados a ofrecer respuestas afirmativas a estas 

preguntas, pero esto, si queremos salvar el perspectivismo individualista de 

Ortega, introduce más plagas en el costal. ¿Cómo entender en la luz de este 

ensanchamiento del perspectivismo la creencia expresada en 1914? “El punto de 

vista individual me parece el único punto de vista desde el cual puede mirarse el 

mundo en su verdad. Otra cosa es un artificio.” Paradójicamente, Ortega maduro, 

comenzó a valorar más el “artificio”. En esto reside su incoherencia, y, al mismo 

tiempo, su grandeza. 

                                                             

44 Ortega y Gasset, “El sentido histórico de la teoría de Einstein”, 237. 
45 Ortega y Gasset, “El Espectador”, 21–22. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

225 

 

A partir de los cuarenta, Ortega se dio a la tarea de elaborar un nuevo enfoque 

de que el conocimiento poseía el carácter histórico. No existen ideas innatas 

o regaladas. El hombre conoce en virtud de las creencias fundamentales 

e indubitables formadas a lo largo de las generaciones y épocas históricas. 

Anidadas en estas creencias están las ideas o las convicciones individuales. Esta es 

una prueba de que las perspectivas pueden clasificarse en las individuales y las 

colectivas; dicho de otro modo, las perspectivas individuales poseen carácter 

histórico; el conocimiento se construye “en virtud de una serie de experiencias 

vitales, de ensayos y correcciones sucesivas que el hombre había hecho por sí 

mismo y con la colaboración de las generaciones anteriores en cuya tradición, 

conservada por la colectividad, nació y se educó”46. Y luego continua: “Esta 

consideración transforma radicalmente la idea tradicional del conocimiento. De 

ser una facultad congénita del hombre y, por lo mismo, inalienable y permanente, 

pasa a ser vista como una forma histórica a que la vida humana llegó en virtud de 

ciertas peripecias que antes había sufrido. Este cambio de aspecto en el conocer se 

ha obtenido sin más que advertir la implicación precognoscitiva operante 

a la espalda del conocer”47. 

En otro importante texto del año 1940, a saber “Ideas y creencias”, 

la “consideración” que radicalmente transforma el conocimiento aparece como 

una nueva aproximación a la circunstancia y, por ende, a la perspectiva. 

La perspectiva individual queda enriquecida ahora por otras dimensiones, a saber, 

la colectiva y la conceptual. Esta modificación hace la propuesta de Ortega más 

interesante para las ciencias sociales y no sólo para la antología y antropología 

filosófica. La perspectiva encara la distinción de gran envergadura entre las ideas 

y creencias: 

 
Con la expresión «ideas de un hombre» podemos referirnos a cosas muy diferentes. 

Por ejemplo: los pensamientos que se le ocurren acerca de esto o de lo otro y los que 

se le ocurren al prójimo y él repite y adopta. Estos pensamientos pueden poseer los 

grados más diversos de verdad. Incluso pueden ser «verdades científicas». Tales 

diferencias, sin embargo, no importan mucho, si importan algo, ante la cuestión 

mucho más radical que ahora planteamos. Porque, sean pensamientos vulgares, 

sean rigorosas «teorías científicas», siempre se tratará de ocurrencias que en un 

hombre surgen, originales suyas o insufladas por el prójimo. Pero esto implica 

                                                             

46 Ortega y Gasset, “Apuntes sobre el pensamiento su teurgia y su demiurgia”, 532. 
47 Ibíd., 533. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

226 

 

evidentemente que el hombre estaba ya ahí antes de que se le ocurriese o adoptase 

la idea. Ésta brota, de uno u otro modo, dentro de una vida que preexistía a ella. 

Ahora bien, no hay vida humana que no esté desde luego constituida por ciertas 

creencias básicas y, por decirlo así, montada sobre ellas. Vivir es tener que 

habérselas con algo –con el mundo y consigo mismo48. 

 

En lo que dice Ortega más adelante en el texto citado, completa su intuición 

con un par de analogías y metáforas novedosas. Mientras que las ideas son los 

“pensamientos nuestros que podrían muy bien no habérsenos ocurrido”, las 

creencias son “nuestro mundo y nuestro ser”. En cuanto las ideas son los 

“contenidos particulares”, las creencias son “continente de nuestra vida”. Mientas 

que “tenemos” las ideas, “somos” nuestras creencias49. Por más que pensar en algo 

forma una idea, contar con algo refiere a la creencia: esta “contraposición entre 

pensar en una cosa y contar con ella” inyecta una “claridad en la estructura de la 

vida humana”50. 

La tarea del analista social, se desliza del esfuerzo a comprender los modos 

de pensar de los individuos hacia el intento de captar las tradiciones: “¿Se entrevé 

ya el enorme error cometido al querer aclarar la vida de un hombre o una época 

por su ideario; […] hacer esto, fijar el inventario de las cosas con que se cuenta, 

sería, de verdad, construir la historia, esclarecer la vida desde su subsuelo”51. Esto 

significa para Ortega, que toda nuestra «vida intelectual» es “secundaria a nuestra 

vida real o auténtica y representa a ésta sólo una dimensión virtual o imaginaria. 

Se preguntará qué significa entonces la verdad de las ideas, de las teorías. 

Respondo: la verdad o falsedad de una idea es una cuestión de «política interior» 

dentro del mundo imaginario de nuestras ideas. Una idea es verdadera cuando 

corresponde a la idea que tenemos de la realidad. Pero nuestra idea de la realidad 

no es nuestra realidad”52. En otras palabras, lo falso y lo verdadero se basa en esto 

con que contamos, pero aquello con que contamos no puede ser ni falso ni 

                                                             

48 José Ortega y Gasset, “Ideas y Creencias”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, 
t. V (Madrid: Revista de Occidente, 1947), 383–384. 

49 Ibíd., 386. 
50 Ibíd., 38. 
51 Ibíd., 384. 
52 Ibíd., 388. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

227 

 

verdadero; es algo dado como la idea de la realidad misma. Lo que sorprende al 

lector de Ortega es el hecho que él llama las creencias con que contamos la “vida 

real o auténtica”, si, como es bien sabido, no somos nosotros quienes la hemos 

forjado ni inventado. La perspectiva colectiva no es un invento de nadie en 

especial como el lenguaje, el humor o el folklore.  

¿Cuáles son las creencias sobre las cuales se fundamentan las ideas? Ortega 

ofrece varios ejemplos: estamos en la fe en la razón o en la inteligencia o en 

la eficiencia de la razón; todavía al final del XVII en Europa se contó con la fe en 

el Dios omnisciente y benévolo; creemos en que la tierra es firme y no consta de 

terremotos. La ciencia es una “construcción mental”, un sistema de ideas que 

descansa sobre un fundamento no científico de las creencias; podemos hacer 

conjeturas científicas para contrastarlas con el mundo, pero este ideal de 

la cientificidad no viene de la ciencia. La ciencia misma no es científica, se parece 

al arte o a la poesía53. Mientras las creencias desempeñan el papel de bisagras sobre 

las cuales gira todo nuestro conocimiento, las ideas aparecen como pensamientos 

y convicciones, moldeadas por aquellas. Un caso especial de creencias ocupa 

la duda que aparece como un estado de crisis: “En la duda se está como se está en 

un abismo, es decir, cayendo. Es, pues, la negación de la estabilidad”54. Si dudamos 

de si la tierra es firme y en cada momento pueda caer en un vacío, “Viene a ser 

como la muerte dentro de la vida, como asistir a la anulación de nuestra propia 

existencia”55. o como vivir en el terremoto “permanente y definitivo” o “hallarse 

en el mar de dudas”56. ¿Qué hacer si uno se está cayendo en abismo? La solución 

de Ortega es comprensible pero poco realista: la respuesta a la duda radical es la 

imaginación, la creación de unas nuevas ideas, el pensar; las ideas, de esta manera 

no son meros epifenómenos; tiene más bien “carácter ortopédico”: “actúan allí 

donde la creencia se ha roto o debilitado”57. La fantasía y todas sus obras: 

la filosofía, la poesía, la ciencia están a la mano en el tiempo de crisis. 

                                                             

53 Ibíd., 391. 
54 Ibíd., 392. 
55 Ibíd. 
56 Ibíd., 393. 
57 Ibíd., 398. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

228 

 

Conclusión 

 

Para cerrar, contamos ahora con evidencia que el concepto de “perspectiva” 

en Ortega se ha transformado a partir de 1914; a parte de las perspectivas 

individuales del Espectador, existen las perspectivas colectivas, históricas 

y conceptuales cuyos herederos son los individuos. Al olvidar que las perspectivas 

colectivas, encauzadas en el flujo de las creencias, moldean y se imponen en el 

pensamiento del individuo, no somos capaces de explicar la complicada forma de 

vida humana. Ortega se dio cuenta de ello a lo largo de su trayecto, aunque a sus 

escritos filosóficos, a menudo exaltados, le hizo falta el espíritu de autocrítica 

y autocorrección. Sin duda, su misión ética de salvar al yo y su circunstancia en 

contra de la brutalidad de hombre masa –que amenazaba Europa y el mundo 

entero– fue la causa de atrasos, incoherencias y olvidos. Las grandes y profundas 

ideas que agradecemos a Ortega, se han aflorado y avanzado a pesar de las 

inconsistencias. Habrá otros quienes las remendarán.  

 

 

Bibliografía citada 

Ariso, José María. “Unbegründeter Glaube bei Wittgenstein und Ortega y Gasset: Ähnliche Ant-

worten auf unterschiedliche Probleme”. Wittgenstein-Studien 2011, 2: 219–248. 

Ariso, José María. “Raciovitalismo y forma de vida. La noción orteguiana de «creencia» 

comparada con el concepto wittgensteiniano de «certeza»”. Revista de Estudios 
Orteguianos 2013, nº 27: 107–128. 

Durán, Manuel (ed.) Ortega, hoy. Xalapa, México: Universidad Veracruzana, 1985. 

Ferrater Mora, José. Ortega y Gasset. An Outline of his Philosophy. London: Bowe and Bowes, 

1956. 

Gonzáles Serrano, Carlos Javier. Pensar la circunstancia. Batiscafo: Barcelona, España, 2015. 
Graham, John. The social thought of Ortega y Gasset: a systematic synthesis 

in postmodernism and interdisciplinarity. Columbia: Missouri Univ. Press, 2001. 

Laercio Diógenes. Vida de los filósofos ilustres. Madrid: Alianza Editorial, 2007. 

Ortega y Gasset, José. “Meditaciones del Quijote”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, 
t. I, 309–400. Madrid: Revista de Occidente, 1946. 

Ortega y Gasset, José. “El Espectador”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, t. II, 15–42.  

Madrid: Revista de Occidente 1946. 

Ortega y Gasset, José.  “Apuntes sobre el pensamiento su teurgia y su demiurgia”, en Obras 
Completas de José Ortega y Gasset, t. V, 517–550. Madrid: Revista de Occidente 1947. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

229 

 

Ortega y Gasset, José. “En torno a Galileo”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, t. V, 

13-166. Madrid: Revista de Occidente, 1947. 

Ortega y Gasset, José. “Un rasgo de la vida alemana”, en Obras Completas de José Ortega y 
Gasset, t. 5, 183–209. Madrid: Revista de Occidente, 1947. 

Ortega y Gasset, José. “Misión del bibliotecario”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, 
t. 5, 209–234. Madrid: Revista de Occidente, 1947. 

Ortega y Gasset, José. “El tema de nuestro tiempo”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, 
t. III, 143–203. Madrid: Revista de Occidente 1947. 

Ortega y Gasset, José. “El sentido histórico de la teoría de Einstein”, en Obras Completas de José 
Ortega y Gasset, t. III,  231–244. Madrid: Revista de Occidente, 1947. 

Ortega y Gasset, José. “Ideas y Creencias”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, t. V, 

379-492. Madrid: Revista de Occidente, 1947. 

Ortega y Gasset, José. “El hombre y la gente”, en Obras Completas de José Ortega y Gasset, t. 
VII, 71–274. Madrid: Revista de Occidente, 1961. 

 
 
  

Streszczenie 

 

Perspektywistyczny świat José Ortegi y Gasseta 
 

Artykuł analizuje jedno z najbardziej istotnych pojęć filozofii José Ortegi y Gasseta, a mia-

nowicie pojęcie „perspektywizmu”. Analizę rozpoczyna rekonstrukcja najwcześniejszej postaci 

tego pojęcia, którą zawiera tekst „Medytacje Quijota” [Meditaciones del Quijote]  z roku 1914, 

a następnie „Espectador” z roku 1916 oraz teksty późniejsze. Uzasadnienie koncepcji perspek-

tywizmu znajdujemy w późniejszych tekstach Ortegi dotyczących antropologii filozoficznej, 

a jej najbardziej dojrzałą formę w „Espectador”. Następnie uzasadniam, że koncepcja perspek-

tywizmu Ortegi przeszła radykalną ewolucję: zaczynając od wersji ontologicznej i indywiduali-

stycznej, w której perspektywa postrzegana była jako relacja pomiędzy ja i okolicznościami, 
a kończąc na wersjach epistemologicznych i kulturowych, w których pojęcie „perspektywy”, po 

pewnych nieznacznych przekształceniach o charakterze kolektywistycznym, okazuje się uży-

tecznym narzędziem analiz nie tylko w obszarze dyscyplin filozoficznych, ale także nauk spo-

łecznych. 

 

Słowa kluczowe: perspektywa, obserwator, indywidualizm, okoliczność, życie, idee, wie-

rzenia 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

230 

 

Summary 

 

The Perspectivist World of José Ortega y Gasset 

 
In this essay it is examined one of the most important notions in the Ortega y Gassets 

philosophy namely “perspectivism”. In the first place, it is reconstructed the first formulation 

of this doctrine as it was outlined in “Meditaciones del Quijote” from 1914, and then in “Es-

pectador”  from 1916. This proyect of the “perspectivism was justified in the latter essays of 

Ortega in terms of the philosophical anthropology and a figure of the Spectator. In the second 

place it is argued that the perspectivism in Ortega has passed through a radical evolution: from 

its ontological version where perspective was seen as an individualistic relationship between 

I and the circunstance, to the later, epistemological and culturalist formulations of the more 

collectivist sort, which results a methodologically useful tool not only to the philosophical dis-

ciplines but also to the social sciences. 

 

Keywords: perspective, spectator, individualism, circumstance, life, ideas, beliefs 

 

 

 

Zusammenfassung 

  

Die perspektivische Welt von José Ortega z Gasset 

 

Der Artikel analysiert einen der bedeutendsten Begriffe in der Philosophie von José Or-

tega y Gasset, d. h. den „Perspektivismus“. Die Analyse beginnt mit der Rekonstruktion einer 

der frühesten Formen dieses Begriffs, die zuerst in der Schrift Meditationen von Quijote [Me-

ditaciones del Quijote] aus dem Jahre 1914 erschienen ist (dann in Espectador aus dem Jahre 

1916 und in späteren Texten des Autors). Die Begründung für den Entwurf des Perspektivismus 

finden wir in späteren Texten von Ortega, die die philosophische Anthropologie betreffen, 

und seine reifste Form in Espectador. Anschliessend begründe ich, dass Ortegas Entwurf 

des Perspektivismus eine radikale Evolution erfahren hat. Er ging von der ontologischen 

und individualistischen Version aus, in der die Perspektive als eine Beziehung zwischen dem 

Ich und den Umständen wahrgenommen wurde, und endete mit epistemologischen und kul-

turellen Versionen, in denen sich der Begriff der Perspektive nach einigen geringen Umwand-

lungen vom kollektivistischen Charakter als ein brauchbares Analyseinstrument erweist, 

und zwar nicht nur im Bereich der philosophischen Wissenschaften, aber auch in jenem der 

Sozialwissenschaften. 

 

Schlüsselworte: Perspektive, Beobachter, Individualismus, Umstand, Leben, Ideen, 

Glaube 
  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32



Witold Jacórzyński, El mundo perspectivista de José Ortega y Gasset 

 

231 

 

Informacja o Autorze: 

 

WITOLD JACORZYNSKI, dr, profesor badawczy, CIESAS Sureste; adres do koresponcencji: 

c. Luna 25, col Bismark, S. Cristóbal de Las Casas, Chiapas, Meksyk; e-mail: lekvin-ik64@gmail.com 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 10:35:32

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

