
  

 

99 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 28 (2019) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2019.28.99-130 

 

 O nieistnieniu i normatywności wartości 
 

 Andrzej Niemczuk1 
 https://orcid.org/0000-0002-8886-4254 

 

 

Celem artykułu jest uzasadnienie dwóch twierdzeń: 1) że wartości nie należą do zakresu 
pojęcia bytu; 2) iż są dla podmiotu obowiązujące, pomimo że nie mają obiektywnego istnienia. 

Pierwszy fragment artykułu zawiera krytykę ontologii wartości. We fragmentach następnych 
autor przedstawia argumentację za następującymi tezami pozytywnymi: 1) obiekty wartościowe 

to obiekty uczuć słusznych; 2) kryterium słuszności uczuć jest, stwierdzana przez samowiedzę 
i rozum, niesprzeczność ich treści ze szczęściem podmiotu; 3) treść szczęścia, afirmowana przez 

wolną decyzję (pradecyzję), jest treścią pierwszej aksjologicznej przesłanki w rozumowaniach 
praktycznych; 4) źródłem normatywności wartości jest ludzkie pragnienie bycia podmiotem, 

które obejmuje afirmację własnej wolności i racjonalności. Proponowane w artykule stanowisko 
aksjologiczne sytuuje się pomiędzy dwiema krytykowanymi skrajnościami: pomiędzy obiekty-
wistyczną ontologią wartości i subiektywistycznym emotywizmem. 

  
Słowa kluczowe: wartości, normatywność, szczęście 

 
 

Mimo że filozofia wartości, czy też aksjologia ogólna, przez około 100 lat 

przeżywała niezwykle bujny rozkwit (od końca wieku XIX do lat 80. wieku XX), 

to jednak podstawowe jej pytanie nie doczekało się zadowalającej odpowiedzi. 

                                                             

ANDRZEJ NIEMCZUK, doktor habilitowany, prof. UR, Instytut Filozofii, Wydział Socjolo-

giczno-Historyczny (Kolegium Humanistyczne), Uniwersytet Rzeszowski; adres do korespondencji: 

al. T. Rejtana 16 C, 35-959 Rzeszów; e-mail: aniemczuk@ur.edu.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

100 

 

Idzie mi o pytanie: „czy i jak wartości istnieją?” Można nawet stwierdzić, że za-

proponowane odpowiedzi na to pytanie ciągle pozostają najbardziej kontrower-

syjne spośród różnorakich poglądów wysuniętych w dziedzinie aksjologii. 
Teoretyczna sytuacja samego tego pytania jest zresztą nader osobliwa. Utwo-

rzenie i rozwój filozoficznej teorii wartości były oparte na argumencie, wedle któ-

rego ta nowa dziedzina filozofii konieczna jest dlatego, że wartości i cała sfera nor-
matywności pozostają poza kompetencjami filozofii bytu (ontologii). Argument 

ten był z kolei ufundowany na rozpoznaniu I. Kanta, wykazującym, iż z wiedzy 

o tym, co jest (o faktach), nie wynika żadna imperatywna wiedza o wartościach 
(o dobru)2. Akceptacja tego Kantowskiego rozpoznania nie tylko nie pozwalała na 

obejmowanie zakresem ontologii problemów dotyczących wartości, ale wręcz za-

stosowanie ontologii do aksjologii wykluczała. Stara metafizyka mówiąca o do-

skonałości i dobru metafizycznym (obecna jeszcze w systemie Hegla) musiała za-
tem zostać oczyszczona z owych nieuzasadnionych wtrętów aksjologicznych 

i – jako ograniczona wyłącznie do teorii bytu – wymagała uzupełnienia przez au-

tonomiczną wobec niej filozofię wartości. Taką argumentację na rzecz potrzeby 
filozofii wartości spotykamy najpierw u R. H. Lotzego, a następnie w filozofii neo-

kantystów badeńskich – szczególnie w zorientowanej systemowo myśli H. Ri-

ckerta3. Jeśli więc aksjologia powstała jako reakcja na rozpoznaną bezradność lo-
giczną ontologii wobec problemu wartości, to trzeba zauważyć, że sensu stricto 

ontologiczne pytanie o sposób istnienia wartości jest – jak się zdaje – z góry ska-

zane na porażkę. Ignoruje ono bowiem rozpoznanie, które zrodziło odrębność ak-
sjologii od ontologii. 

                                                             

2 Celowo wymieniam tu Kanta, a nie Hume’a, ponieważ: (a) tłumaczę merytoryczne powody po-

wstania aksjologii, a ona w XIX w. powstała w filozofii niemieckiej (R. H. Lotze, noekantyści), gdzie 
znajomość i oddziaływanie filozofii Kanta były powszechne; (b) „gilotyna Hume’a” zaczęła być po-

wszechnie znana dopiero w wieku XX, po odkryciu błędu naturalistycznego przez G. E. Moore’a – nie 

miała więc wpływu na powstanie aksjologii; (c) sam Hume nie przestrzegał swojej „gilotyny”, podczas 

gdy Kant konsekwentnie respektował swoją zasadę niewywodzenia sądów etycznych z sądów aposterio-

rycznych (empirycznych). 
3 Por. Herbert Schnädelbach, Filozofia w Niemczech 1831-1933, tłum. Krystyna Krzemieniowa 

(Warszawa: PWN, 1992), 271–275; Heinrich Rickert, „Tezy do systemu filozofii”, tłum. Beata Borowicz-

Sierocka, w: Neokantyzm, red. Beata Borowicz-Sierocka, Czesław Karkowski (Wrocław: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Wrocławskiego, 1984), 45–54. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

101 

 

Sedno przedstawionego, „niemieckiego” argumentu powołującego do istnie-

nia aksjologię – jako dziedzinę autonomiczną wobec ontologii – zostaje historycz-

nie powtórzone na początku XX wieku w kręgu świeżo powstałej i rozwijającej się 
filozofii analitycznej (brytyjsko-austriackiej). Mam oczywiście na myśli linię my-

ślenia o wartościach przebiegającą od G. E. Moore’a, poprzez wczesnego L. Witt-

gensteina, a kontynuowaną przez Koło Wiedeńskie oraz metaetyczny emotywizm 
(Ch. Stevenson, A. J. Ayer). Odkryty przez tego pierwszego tzw. błąd naturali-

styczny w etyce nie pozwalał stosować deskryptywnej wiedzy o tym, co istnieje, do 

wyjaśniania wartości. Niecałe 20 lat później Wittgenstein twierdzi, że wartości nie 
mogą być elementami świata (przedmiotu ontologii), zaś neopozytywiści i emo-

tywiści – na tej samej podstawie – głoszą, iż wartości nie ma w świecie faktów 

(i dlatego nie są przedmiotem intersubiektywnej wiedzy opisowej), lecz stanowią 

jedynie wytwory indywidualnych uczuć4. 
Różnica w tych dwóch wymienionych sposobach myślenia, które stanowiły 

podwaliny dla powstającej aksjologii ogólnej, polegała jedynie na tym – z najbar-

dziej ogólnego punktu widzenia – że proponowano inne rozwiązania alterna-
tywne wobec zgodnie ustalonej, kłopotliwej diagnozy o niemożliwości zastosowa-

nia wiedzy o świecie (ontologicznej i naukowej) do formułowania i uzasadniania 

filozofii wartości. Podczas gdy linia filozofii analitycznej – można rzec: pośpiesz-
nie i beztrosko – poszła w kierunku skrajnej subiektywizacji wartości i w gruncie 

rzeczy wykluczenia ich z zakresu racjonalnej argumentacji (poza G. E. Moore’em), 

to wspomniana linia niemiecka szukała sposobu na uratowanie intersubiektyw-
nego ich obowiązywania i zachowania ich w obrębie racjonalnego dyskursu, po-

mimo utraty ich fundamentu ontologicznego. To właśnie w kontekście owego nie-

mieckiego, w pewnym sensie desperackiego, ratowania „obiektywnej ważności” 
wartości H. Rickert sformułował paradoksalne twierdzenie, głoszące, że „wartości 

nie istnieją, ale obowiązują”5. Otóż moją intencją w niniejszy artykule jest obrona 

pewnej wersji tego twierdzenia. 

                                                             

4 Koncepcje wartości autorów wymienionych w powyższym akapicie analizowałem merytorycznie 

w: Andrzej Niemczuk, Stosunek wartości do bytu. Dociekania metafizyczne (Lublin: Wydawnictwo 

UMCS, 2005), rozdz. 3 – Rozwój aksjologii; por. też Jacek Hołówka, Relatywizm etyczny (Warszawa: 

PWN, 1981). 
5 Por. Heinrich Rickert, „Sens i wartość”, w: Neokantyzm, wstęp i wybór tekstów Beata Trochim-

ska-Kubacka, tłum. Beata Trochimska-Kubacka, Janina Gajda-Krynicka (Wrocław: Wydawnictwo Uni-

wersytetu Wrocławskiego, 1997), 111–120. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

102 

 

W świetle przytoczonego argumentu, fundującego powstanie aksjologii, py-

tanie „jak istnieją wartości?” wydaje się popadać w błąd kategorialny – w swoim 

mijaniu się z naturą przedmiotu, którego dotyczy, jest podobne na przykład do 
pytania „ile ważą liczby?” Twór teoretyczny zwany „ontologią wartości” musi się 

natomiast jawić jako egzemplifikacja błędu contradicto in adjecto. Jeśli wartości 

są czymś innym niż byty – a założenie takie jest ratio essendi aksjologii nie będącej 
regionem ontologii – to ontologiczne pytania dotyczące wartości są oparte na 

błędnych założeniach. Na pytanie zaś o błędnym założeniu dopóty nie można od-

powiedzieć trafnie, dopóki nie zmieni się jego założenia. Warto zaznaczyć, że 
przedstawiona tu argumentacja jest oparta nie tylko na odwołaniu się do histo-

rycznych nurtów, które wyłoniły aksjologię, ale także (a nawet przede wszystkim) 

na ściśle merytorycznej koncepcji błędu naturalistycznego. Można zatem tę kwe-

stię zrekapitulować tak oto: jeśli respektujemy teorię błędu naturalistycznego, to 
wartości nie mogą być bytami, czyli nie mogą wchodzić w zakres kategorii istnie-

nia. Niemniej jednak, nadal pytaniem otwartym pozostaje problem ich obowiązy-

wania i jego uzasadnienia. 
Jeśli natomiast idzie o kwestię ontologii wartości, to jej źródłem było – jak 

się zdaje – skrzyżowanie ze sobą dwóch nowych, wysuniętych pod koniec wieku 

XIX, koncepcji filozoficznych. Jedna stanowiła reinterpretację pojęcia ontologii, 
druga zaś – reinterpretację teorii uczuć. Filozofem, który obie te reinterpretacje 

połączył w jedną teorię wartości, był A. Meinong. Ontologia, wedle jego projektu, 

przestała być tradycyjną teorią bytu (tego, co istnieje), lecz stała się teorią wszel-
kich przedmiotów, czyli korelatów aktów umysłowych – bez względu na to, czy 

owe korelaty istnieją, czy nie (daseinsfrei). W teorii uczuć zaś Meinong przejął od 

swojego nauczyciela F. Brentana tezę, wedle której uczucia są aktami poznaw-
czymi (mają charakter intencjonalny)6. Właśnie skrzyżowanie tych dwóch twier-

dzeń doprowadziło do powstania ontologii wartości: ponieważ uczucia mają 

swoje własne przedmioty poznania, którymi są wartości, a ontologia jest teorią 

przedmiotów, toteż, oprócz ontologii innych przedmiotów, możliwa i potrzebna 
jest także ontologia takich przedmiotów, jak wartości. Wartości włączono więc 

w zakres ontologii (wbrew przytoczonej wcześniej argumentacji zarówno nie-

mieckiej, jak i analitycznej) za cenę – można rzec – wyrzucenia z tego zakresu 

                                                             

6 O aksjologii A. Meinonga por. John Niemeyer Findlay, Meinong’s Theory of Objects and Values 

(Oxford: Clarendon Press, 1963); por. też Hanna Buczyńska-Garewicz, Uczucia i rozum w świecie war-
tości (Wrocław: Wydawnictwo PAN, 1975), 115–158. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

103 

 

samego bytu (tego, co istnieje) oraz przyznania uczuciom charakteru poznaw-

czego. Podobny schemat ontologii wartości utwierdził się następnie w całej aksjo-

logii fenomenologicznej – począwszy już od samego E. Husserla, aż po R. Ingar-
dena i jego mniej lub bardziej wiernych następców. W całym tym nurcie funkcjo-

nuje zasada następująca: jeśli wartości są przedmiotami poznania uczuciowego, 

a ontologia stanowi teorię tego, co jawi się świadomości poznającej, to sensowna 
i prawomocna, oprócz innych ontologii regionalnych, jest także ontologia warto-

ści. 

Idea stosowalności ontologii do wyjaśniania wartości uzyskała również do-
datkowe i silne wsparcie ze strony ontologii krytycznej N. Hartmanna. Pomimo 

że systematycznie i szczegółowo rozwinięta ontologia Hartmanna przekracza 

znacznie fragmentaryczne koncepcje ontologiczne Meinonga, to jednak, jeśli idzie 

o samą ideę aplikacji ontologii do ujęcia wartości, Meinongowskie warunki tej 
aplikacji zostają u Hartmanna w zasadzie powtórzone. Z jednej strony bowiem 

Hartmann utrzymuje, że ontologia tkwi u podstaw każdej dziedziny filozoficznej 

(ponieważ wszystko, co poznajemy, musi jakoś istnieć)7, z drugiej zaś – podtrzy-
muje on pewną wersję tezy o poznawaniu wartości przez uczucia. W efekcie tego 

uprawiana przez niego aksjologia zostaje zredukowana do ontologii wartości, któ-

rej podstawowe twierdzenie głosi, iż wartości są bytami idealnymi8. 
Na podstawie powyższych uwag można stwierdzić, że pytanie o istnienie 

wartości jest zazwyczaj rozstrzygane na dwa przeciwstawne sposoby. Albo się 

twierdzi, że są one bytami, aczkolwiek innymi niż byty realne (czyli bytami ideal-
nymi lub intencjonalnymi), albo przeciwnie – sądzi się, że nie należą one do bytu 

i nie są przedmiotem wiedzy, lecz stanowią wytwory subiektywnych postaw uczu-

ciowych. Warto zauważyć, że gdy na pytanie „czy wartości istnieją?” odpowiada 
się „tak” lub „nie”, to zakłada się, że pytanie to leży w zakresie kompetencji onto-

logii. Warto także zwrócić uwagę na kwestię ważniejszą, a mianowicie na to, iż 

oba te typy odpowiedzi ze wszech miar nie są zadowalające jako stanowiska na 

                                                             

7 Por. Nicolai Hartmann, „Systematyczna autoprezentacja”, w: Nicolai Hartmann, Myśl filozo-
ficzna i jej historia. Systematyczna autoprezentacja, tłum. Jan Garewicz (Toruń: Wydawnictwo Comer, 
1994). 

8 Por. Nicolai Hartmann, „O idealnej samoistności wartości”, w: Z fenomenologii wartości, tłum. 

i red. Włodzimierz Galewicz (Kraków: PAT, 1988), 85–101. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

104 

 

temat natury wartości – ontologia nie dysponuje zaś możliwością innej odpowie-

dzi na to pytanie niż tylko te dwie. Jakkolwiek by niuansować sposoby i formy 

istnienia, ostatecznie i tak musi się okazać, że wartości albo istnieją, albo nie. 
Jeśli wartości istnieją (czyli są bytami), to wykazanie ich obowiązywalności 

musi napotkać „rafę” tzw. błędu naturalistycznego. A ponadto, w konceptualizacji 

działania praktycznego owe aksjologiczne byty – po ich rozpoznaniu przez pod-
miot – muszą się okazać ontycznymi determinantami czynu, co z kolei wtrąca taką 

konceptualizację w determinizm aksjologiczny. Jeżeli zaś wartości są jedynie wy-

tworami subiektywnych uczuć (czyli, precyzyjniej mówiąc, nieistniejącymi przed-
miotami złudzeń uczuciowych), to niepojęte musi pozostać to, jakie racje stoją za 

intersubiektywnym domaganiem się respektowania owych uczuciowych złudzeń. 

Innymi słowy, ten nihilistyczny subiektywizm w pojmowaniu wartości jest o wiele 

bardziej bezradny w wytłumaczeniu normatywności oraz w objaśnieniu racjonal-
ności działania niż wspomniany wcześniej zontologizowany obiektywizm. 

Przedstawione tutaj wstępne uwagi o problemie istnienia wartości pokazują, 

że poprawną filozofią wartości byłaby tylko taka, która potrafiłaby pogodzić ze 
sobą dwie podstawowe tezy: (a) że wartości nie należą do zakresu pojęcia istnienia 

(nie są bytami) oraz (b) że jednak obowiązują i podlegają racjonalnej argumenta-

cji. Próbę pogodzenia tych dwóch tez przedstawia dalszy mój wywód. 
 

 

I . Wartości w perspektywie ontologicznej 
 

Gdy na przełomie XIX i XX wieku aksjologia pojawiła się na mapie dyscyplin 

filozoficznych, to nie wyrosła z filozofii praktycznej (ani Arystotelesowskiej, ani 
Kantowskiej), lecz ukonstytuowała się jako nowa część filozofii teoretycznej sku-

piona badawczo na równie świeżo skonstruowanym pojęciu wartości. Z jednej 

strony, była ona filozoficzną reakcją na poheglowski upadek metafizyki (a szcze-

gólnie – na destrukcję tradycyjnej koncepcji dobra metafizycznego) oraz na 
uświadamianą stopniowo konsekwencję tego upadku w postaci narastającego ni-

hilizmu. Z drugiej strony, intencją powstającej aksjologii ogólnej było dostarcze-

nie – właśnie przy braku metafizyki – nowego filozoficznego ugruntowania dla 
wszystkich nauk traktujących o celowych aktywnościach człowieka (wszak aktyw-

ności celowe muszą zakładać jakieś wartości). Filozofię praktyczną, przeważnie 

zredukowaną do etyki, powstająca filozofia wartości traktowała właśnie jako jedną 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

105 

 

ze swoich subdyscyplin – jako praktyczną konkretyzację ogólnej teorii wartości9. 

Ów teoretyczny punkt widzenia, jaki rozwijająca się aksjologia niemal powszech-

nie przyjmowała (może poza neokantystami), niejako automatycznie wtrącał ją 
w ontologiczną perspektywę problematyzowania i wyjaśniania kwestii wartości 

– jest to tym bardziej zrozumiałe, im bardziej pojmowanie ontologii oddala ją od 

bytu, a przybliża do „teorii przedmiotu”. Można w przybliżeniu powiedzieć, że 
jeśli tylko jakiś aksjolog nie poprzestawał na samej jedynie epistemologii wartości, 

to jego teoria wkraczała na teren twierdzeń ontologicznych. Co więcej, koncepcje 

utrzymywane w granicach epistemologii wartości także implikowały wyraźne, 
choć rzadko jawnie eksplikowane, konkluzje ontologiczne (np. nonkognitywizm 

emotywistów i neopozytywistów, z którego jednoznacznie wynikało, że wartości 

nie istnieją, lub intuicjonizm, czy to G. E. Moore’a, czy E. Husserla, który impli-

kuje jakieś obiektywne istnienie wartości). 
Gdy w perspektywie teoretyczno-ontologicznej problematyzuje się pytanie 

o wartości, to narzucającą się ich konceptualizacją jest następujący sposób myśle-

nia o nich. Przedmiot wartościowy to taki, który ma cechę (jakiejś) wartości, tak 
jak przedmiot barwny ma cechę (jakiejś) barwy. Wydaje się więc, że wartości są 

jakimiś cechami lub własnościami przedmiotów. Gdy następnie chce się sprecy-

zować charakter tych własności, to możliwe są oczywiście dwa kierunki ich inter-
pretacji – albo obiektywistyczny, albo subiektywistyczny. Jeśli ktoś chce zmierzać 

w kierunku obiektywistycznym, to musi przyjąć jakiś rodzaj intuicjonizmu 

(np. tezę o intencjonalności uczuć), bo poza odwołaniem się do intuicji nie da się 
wskazać żadnego sposobu poznania takich cech, jak wartości. Obiektywiści do-

chodzą więc do wniosku, że przedmioty i zdarzenia posiadają dwa rodzaje wła-

sności: jedne poznawane „normalnie” (przez doświadczenie zmysłowe i/lub ro-
zum), a drugie poznawane intuicyjnie (i one są właśnie wartościami). Pomijając 

wszystkie czysto epistemologiczne trudności, jakie wytwarza tak pojęty intuicjo-

nizm (przede wszystkim problemy z intersubiektywnością), warto na początek za-

uważyć, że wynikające stąd pojmowanie wartości jako ontycznych cech przedmio-
tów musi prowadzić do ontologicznego regresu w nieskończoność. Jeśli bowiem 

każdy byt posiada jakąś wartość (własność wartości), to taki byt, jak własność war-

tości, musi również mieć jeszcze dodatkową wartość, a ona następną. Subiektywi-

                                                             

9 O teoretycznym charakterze powstającej w XIX w. aksjologii oraz o marginalizacji przez nią fi-

lozofii praktycznej pisałem szerzej w: Stosunek wartości do bytu, 63–73. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

106 

 

styczna natomiast interpretacja cechy wartości polega w istocie na tym, że nie ak-

ceptuje intuicjonizmu aksjologicznego (np. tezy o intencjonalności uczuć). W wy-

niku niezgody na poznanie intuicyjne typowa argumentacja subiektywistów jest 
następująca: skoro dostępnymi środkami poznawczymi nie poznajemy w przed-

miotach cech wartości (opinie o nich nie są intersubiektywne), to cechy te nie są 

cechami przedmiotów, lecz są na przedmioty rzutowane przez przygodne (niepo-
znawcze) uczucia. Ontologiczna konkluzja subiektywistów orzeka więc, że warto-

ści są subiektywne, a to znaczy, że cechy wartości nie istnieją. Konkluzja taka zaś 

musi pociągać za sobą jeszcze jeden wniosek, którego jednak większość subiekty-
wistów zazwyczaj nie wypowiada, a mianowicie, że wszystkie sądy wartościujące 

są błędne. Warto też dodać, że ten ontologiczny nihilizm głoszony w subiektywi-

stycznej interpretacji wartości idzie w parze z wykluczeniem sfery aksjologiczno-

normatywnej z zakresu racjonalnej argumentacji – dzieje się to zaś za sprawą 
związania wartościowań z irracjonalnymi uczuciami. 

Ontologiczne traktowanie wartości jako własności obiektów ma swój odpo-

wiednik w językowej strukturze sądów wartościujących. Schemat takich sądów 
jest następujący: sąd typu „obiekt X (fakt lub byt) jest wartościowy” pojmuje się 

jako równoważny z sądem „obiekt X posiada wartość w”. Kto zaufa takiemu au-

tomatyzmowi języka, ten potraktuje pojęcia wartościujące jako predykaty, 
a w konsekwencji – desygnaty tych pojęć uzna za własności obiektów (i tym sa-

mym wartości zontologizuje). Z kolei subiektywistyczna interpretacja sądów war-

tościujących, z racji braku intersubiektywnej wiedzy o ich przedmiocie, odmawia 
im bądź sensowności (Wittgenstein i neopozytywiści), bądź znaczenia (emotywi-

ści), przypisując im rozmaite funkcje pozapoznawcze i – w efekcie – pozaracjo-

nalne (wyrażanie uczuć lub perswazja). 
Chociaż nie jest w istocie ważne, czy przytaczane tu argumenty mają charak-

ter językowo-logiczny, czy stricte ontologiczny (w końcu wszak wychodzi na to 

samo, gdyż jedne od drugich nie są niezależne), to jednak przy tym pierwszym 

sposobie argumentacji łatwiej można dostrzec arbitralność i braki obecne w on-
tologizowania wartości. Uwaga skupiona na sądach łatwiej bowiem przesuwa się 

na pytanie o ich uzasadnienie. Jak natomiast można uzasadnić sąd typu „obiekt 

X posiada wartość w”? Jeśli w uzasadnieniu wymieni się ontyczne własności 
obiektu, nawet wszystkie, to niestety, nie będzie to uzasadnienie sądu o jego war-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

107 

 

tości. Z żadnego sądu orzekającego, że obiekt ma jakąś własność bytową (nieak-

sjologiczną) nie wynika, iż z tego powodu posiada on także jakąś wartość. O braku 

tego wynikania wiadomo od dawna na podstawie teorii błędu naturalistycznego. 
Żeby z sądów o cechach ontycznych przedmiotu mogły wynikać sądy o jego 

cechach aksjologicznych (o jego wartościach), do przesłanek wnioskowania musi 

być dołączona odpowiednia przesłanka wartościująca. Na przykład, jeśli chcemy 
uzasadnić sąd, iż nóż jest wtedy wartościowy, gdy jest ostry, to uzasadnienie to 

musimy oprzeć na przesłance aksjologicznej, orzekającej że „w odniesieniu do 

noży ostrość jest wartościowa”. Wprowadzenie owej przesłanki aksjologicznej 
także jednak wymaga, rzecz jasna, uzasadnienia. Poszukiwanie dla niej uzasadnie-

nia odsyła natomiast z konieczności do podmiotu wnioskującego – do jego naj-

rozmaitszych inklinacji: chęci, zamiarów, dążeń, pragnień, uczuć etc. Cecha ostro-

ści uzasadnia wartość noża dlatego, że podmiot potrzebuje narzędzia do krojenia. 
Właśnie z tego powodu, że sądów wartościujących nie można uzasadnić w obrębie 

samych sądów przedmiotowych, czyli za pomocą empirycznych i ontologicznych 

sądów o przedmiocie wartościowym, subiektywistyczna interpretacja odmawia 
wartościom istnienia, przenosząc je w sferę podmiotowej arbitralności. Z tą nega-

tywną tezą subiektywistów, wedle której wartości nie są żadnymi bytami, należy 

się, moim zdaniem, zgodzić. Nie można i nie należy się natomiast zgadzać z po-
zytywnymi uzupełnieniami, jakie dodają oni – jako wyjaśnienie alternatywne – do 

owej prawdziwej tezy negatywnej. Wysuwane przez nich wyjaśnienia pozytywne 

opierają się na takiej oto regule: „ponieważ wartości pochodzą od uczuć pod-
miotu, to – podobnie jak kaprysy – nie podlegają uzasadnieniu i racjonalności, 

a w konsekwencji, nie przysługuje im intersubiektywna powinność (charakter 

normatywny)”. Otóż właśnie wyrażony w tej regule subiektywistyczny irracjona-
lizm aksjologiczny jest z wielu powodów nieakceptowalny – przede wszystkim 

ze względu na jego ewidentnie nihilistyczne konsekwencje. 

Przed analizą wspomnianych, koniecznych przy wyjaśnianiu wartości, od-

niesień do podmiotu, warto podsumować powyższe uwagi krytyczne na temat on-
tologii wartości. 

1. Jeśli istnienie nie jest wartościowością (a nie wiadomo, dlaczego miałoby 

być), czyli jeśli pojęcie wartości jest różne od pojęcia istnienia, to w zakres pojęcia 
istnienia nie mogą wchodzić wartości. Zaliczanie ich do tego zakresu (twierdzenie, 

że one istnieją), jest operacją ściśle podobną pod względem logicznym np. do 

umieszczania barwy w zakresie pojęcia „długość”. Wprawdzie jeden i ten sam byt 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

108 

 

może być zarazem istniejący i wartościowy („posiadać” zarazem istnienie i war-

tość), ale nie może – bez dodatkowych przesłanek – ani być wartościowy dlatego, 
że jest istniejący, ani być istniejący dlatego, że jest wartościowy. Jakiś X jest bytem 
dlatego, że „posiada” istnienie, ale nie dlatego jest wartościowy – posiadana przez 

niego wartość ani nie czyni go bytem, ani sama nie jest żadnym bytem. Gdyby była 

bytem, nie byłaby wartością – mogłaby jedynie jakąś wartość „posiadać”. Inaczej 
mówiąc, jeśli wartości są istniejącymi cechami bytów (jeśli są bytami), to nume-

rycznie jeden byt, gdy posiada jedną wartość, to musi posiadać numerycznie nie-

skończenie wiele wartości (ontologiczne regressus ad infinitum). 
2. Jeśli wartości są bytami, to odnoszący się do nich język jest deskryptywny. 

Z sądów wyrażonych w takim języku nie ma zaś logicznego przejścia do sądów 

normatywnych. Wartości bez normatywności przestają natomiast być warto-

ściami (błąd naturalistyczny). 
3. Jeśli wartości są bytami, to ich poznanie determinuje czyny. Wtedy byt 

poznanej wartości heteronomicznie wyznacza kierunek działania, wykluczając 

autonomię podmiotu (determinizm aksjologiczny). 
4. Jeśli wartości obiektu są bytami innymi niż jego cechy ontyczne (które sta-

nowią jego określoność bytową), to muszą być poznawane w sposób tajemniczy, 

czyli intuicyjny. Skoro zaś intuicja jest poznaniem bezpośrednim, to musi być nie-
omylna. Jeżeli dwa akty intuicyjne zwrócone na ten sam obiekt różnią się co do 

rozpoznanej jego wartości (a różnice w ocenach tego samego obiektu są nieza-

przeczalnym faktem), to jedynym możliwym wytłumaczeniem tej niezgodności 
jest twierdzenie mówiące, że część ludzi posiada intuicje niesprawne. Niestety, po-

nieważ nie istnieje sposób ustalenia, której części ludzi ów defekt dotyczy (jedni 

ludzi przeciwko drugim mogą bowiem w tej sytuacji używać jedynie argumentów 
ad personam), toteż nigdy nie będziemy znać prawdziwej wartości obiektów, 

a wszystkie „spory o wartości” z zasady będą musiały pozostać nierozstrzygnięte 

(intuicjonistyczna nierozstrzygalność). 

Respektując powyższe argumenty, trzeba odrzucić twierdzenie o istnieniu 
wartości. Nie mogą one być kolejnymi cechami „przyklejonymi” do niezależnych 

od świadomości bytów. Jeśli są w jakimś sensie obiektywne (w jakimś sensie nie-

arbitralne), to obiektywność ta musi oznaczać coś innego niż niezależny od pod-
miotu byt wartości. 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

109 

 

II. Problem podmiotowych podstaw wartości 

 

Skoro wyjaśnienie wartości w pozapodmiotowym języku ontologii nie wy-
trzymuje krytyki, to – jak wspomniałem – w poszukiwaniu zadowalającego ich 

ujęcia trzeba się odwołać do ich związku z podmiotem. Konieczność uwzględnie-

nia podmiotowych źródeł wartości nasuwa jednak podstawowe pytanie: do czego 
mianowicie, wyjaśniając je, należy w podmiocie się odwołać? 

Subiektywistyczny sposób tłumaczenia wartości, który właśnie w podmiocie 

szuka ich podstaw, odwołuje się zazwyczaj do jakichś, występujących w podmio-
cie, biologicznych lub psychologicznych faktów. W ramach takiej strategii wyja-

śniania powstaje typowy pogląd subiektywistyczny, którego ogólna formuła brzmi 

następująco: wartościowe są te obiekty, które podmiot wyróżnia swoimi pragnie-

niami, zainteresowaniami, upodobaniami, potrzebami etc. Nie jest w istocie 
ważne, jaką podmiotową inklinację się tu wymieni i jakiego pojęcia się użyje 

– mimo że subiektywiści często żarliwie i drobiazgowo dyskutowali kwestię, jaki 

rodzaj psychicznej aprobaty jest źródłem wartości. Nie jest to ważne dlatego, 
że przedmiotami wszystkich tego typu stwierdzeń pozostają – takie lub inne, ale 

w końcu zawsze – jedynie psychobiologiczne fakty. Ważne jest natomiast to, 

że z twierdzeń o faktach w żaden sposób nie wynikają twierdzenia o wartościach, 
w związku z czym wywodzone w ten sposób wnioski o wartościach pozostają bez-

zasadne. Zakres tego krytycznego spostrzeżenia należy zresztą rozszerzyć i, oprócz 

faktów, objąć nim również byty. Znaczy to, że jeśli ktoś próbuje uzasadnić twier-
dzenia o wartościach opierając je logicznie na ontologicznych twierdzeniach 

o podmiocie, to jego rozumowanie również jest bezzasadne – jak już bowiem 

wspomniałem, za pomocą twierdzeń ontologicznych (o bytach) nie można uza-
sadnić twierdzeń aksjologicznych (o wartościach). Warto zauważyć, że konse-

kwencja tego rozszerzonego spostrzeżenia sięga nader daleko. Wynika z niego bo-

wiem, że jeśli jakaś teoria wartości wyjaśnia je wprawdzie podmiotowo (fundując 

je jakoś na istnieniu podmiotu), ale sam podmiot pojmuje jako jedynie rodzaj 
bytu, to podlega takiej samej krytyce, jak powyższa – wtedy bowiem ontyczne ce-

chy podmiotu są bezzasadnie traktowane jako prawomocna podstawa wartości. 

Biorąc bowiem rzecz czysto logicznie, z ontologicznych twierdzeń o podmiocie 
nie wynika, że to, co wspomaga lub umożliwia jego istnienie, jest wartościowe. 

Owszem, takie wynikanie by zachodziło, ale tylko wtedy, gdyby włączyć weń 

pierwszą przesłankę aksjologiczną o treści: istnienie podmiotu jest wartościowe. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

110 

 

Pozostaje jednak problem, jak tę pierwszą przesłankę uprawomocnić – wszak 

z sądu, że podmiot istnieje (że jest bytem), nie wynika, że jest wartościowy. Zary-

sowany tu dowód niemożliwości wywnioskowania aksjologii z ontologii dotyczy 
więc nie tylko ontologii świata, ale w równym stopniu także ontologii podmiotu 

(o ile to rozróżnienie w ogóle jest potrzebne). 

Pomimo że wartości nie ma w dziedzinie bytu, to jednak występują one 
w sferze stosunków między podmiotem a rzeczywistością. Ich występowanie po-

lega na tym, że – jako treści ocen – określają one i kierunkują upodobania (uczucia 

pozytywne) i praktyczne działania podmiotu. Dlatego też można powiedzieć, 
że wartości nie ma w świecie tylko wtedy, gdy patrzy się na niego teoretycznie, 

kiedy zaś pozostaje się do niego w stosunku praktycznym – co zachodzi właściwie 

ciągle, poza rzadkimi „wzlotami” teoretyzowania – czyli wtedy, gdy się w rzeczy-

wistości praktycznie żyje i się ją odczuwa, każdy jej element jawi się jako wręcz 
„oblepiony” wartościami (zwykle bowiem jeden obiekt ma więcej niż jedną war-

tość). Można w związku z tym zauważyć, że o ile sama istniejąca rzeczywistość, jak 

również jej teoria w postaci ontologii, wcale nie nasuwają pytania o wartości, o tyle 
ludzka praktyka nie może się bez niego obejść – zarówno próby jej zrozumienia, 

jak i, tym bardziej, jej czynne dokonywanie. W odniesieniu do wartości ma więc 

zastosowanie zasada następująca: „dowodem” ich występowania, który wymusza 
zadanie ich wyjaśnienia, jest ludzka praktyka – pod jednym wszakże warunkiem, 

a mianowicie, pod warunkiem, że założymy wolność człowieka. Jeśli tego założe-

nia nie przyjmiemy, to sposób wyjaśniania praktyki nie tylko nie będzie potrzebo-
wał wartości, ale nawet je wykluczy – wtedy bowiem całość praktyki, łącznie 

z przekonaniami wartościującymi, będziemy musieli tłumaczyć wyłącznie przy-

czynowo. Pomijając jednak ten skrajny determinizm (którego konieczną konse-
kwencją jest nihilizm aksjologiczny), warto powtórzyć, że tylko założenie o wol-

ności umożliwia stawianie pytań aksjologicznych w sensie ścisłym. Pytania takie 

są bowiem pytaniami o kryteria praktycznych decyzji – muszą więc zakładać wol-

ność wyboru. Odwoływanie się do samych tylko uczuć, jak nagminnie czynią su-
biektywiści, tutaj nie wystarczy – bo za pomocą uczuć nie można wytłumaczyć 

wyboru. Kto się wszak zdaje na uczucia, ten nie wybiera – powoduje nim po pro-

stu uczucie najsilniejsze. Gdyby wybierał, musiałby mocą zewnętrznej instancji 
wybrać, któremu uczuciu się podda. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

111 

 

Po powyższych objaśnieniach łatwo już zgadnąć, do czego w podmiocie na-

leży się odwołać w celu wyjaśnienia wartości. To, co je od strony podmiotu fun-

duje, po pierwsze, nie może być ontyczną cechą podmiotu (być bytem), gdyż tłu-
maczenie takie popadłoby w błąd naturalistyczny. Po drugie zaś, nie mogą to być 

również występujące w podmiocie fakty psychobiologiczne, takie jak pragnienia, 

uczucia czy potrzeby – odwołania do nich nie tylko powielałyby bowiem ten sam 
błąd, ale w dodatku nie tłumaczyłyby decyzji, która przecież musi być właśnie wy-

borem zgody na któryś z takich faktów (wybraną zgodą na to, że moje działanie 

zostanie uruchomione przez pragnienie X, nie zaś Y). Skoro wartości określają 
i kierunkują wolne działania podmiotu i skoro są dla podmiotowych wyborów 

kryteriami, których nie można zaczerpnąć z teoretycznego poznania bytu (z ze-

wnątrz), to ich podmiotową podstawą może być tylko sama wolność – wraz z ta-

kim swoim instrumentarium, które byłoby w stanie ustanowić kryteria słuszności 
dla uczuć i decyzji. 

Pierwotnym materiałem dla filozofii praktycznej, w tym również dla aksjo-

logii, jest dziedzina uczuciowych stosunków człowieka do rzeczywistości – z niej 
bowiem powstaje działanie praktyczne. Bez względu na to, jak tę sferę czuciowo-

emocjonalną byśmy teoretycznie ujmowali, dwa twierdzenia na jej temat pozo-

stają prawdziwe: a) odczuwanie świata przez podmiot jest „pierwszym poruszy-
cielem” ludzkiej praktyki; b) na postawie samego tylko odczuwania nie można 

prawomocnie stwierdzić, czy odczuwane przedmioty są dobre, czy złe. To drugie 

– negatywne – twierdzenie oznacza, że z faktu pozytywnego uczucia nie można 
wywnioskować, iż jego przedmiot jest wartościowy (i analogicznie w odniesieniu 

do faktu uczucia negatywnego). Z jednej więc strony, jakieś uczucie musi napę-

dzać działanie (bez uczuć dynamizm działania jest niemożliwy), z drugiej jednak, 
fakt uczucia nie wskazuje wartości wytworzonego przez niego działania – pomimo 

że, patrząc od strony podmiotu, nie można podjąć działania bez przekonania 

o jego wartości. Krótko więc mówiąc, uczucia są dla wartości warunkami koniecz-

nymi, ale niewystarczającymi. 
Tak jak w sferze przekonań deskryptywnych sam fakt posiadania przekona-

nia nie wytwarza (i nie świadczy o) prawdziwości jego treści, tak fakt, że ktoś żywi 

dane uczucie, nie czyni wartościowym przedmiotu tego uczucia. Przedmioty są 
wartościowe dopiero dzięki temu, że zwrócone na nie uczucia są słuszne lub uza-
sadnione. Wartości są więc konstytuowane nie przez same uczucia, lecz przez 

uczucia plus kryteria ich słuszności. Żeby więc wyjaśnić wartości, nie wystarczy 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

112 

 

– że powtórzę – odwołać się do uczuć. Trzeba koniecznie rozwiązać problem kry-

teriów ich słuszności. 

 

III. Podmiotowe źródła kryteriów wartościowania 

 

Ściśle biorąc, uzasadnione, i dlatego słuszne, mogą być wydawane na podsta-
wie uczuć wartościujące sądy, nie zaś same uczucia. Wszystkie takie sądy, tzn. sądy 

o wartości przedmiotu wydawane na podstawie uczucia skierowanego na ten 

przedmiot, nazwijmy sądami emotywnymi. Nie są to sądy o uczuciach, lecz o rze-
czywistości pozauczuciowej. Uczucia są ich podstawą w takim znaczeniu, w jakim 

podstawą sądów percepcyjnych są percepcje. Jeśli jakiś obiekt wzbudza w pod-

miocie jakieś uczucia – albo ma (przyczynowy lub celowościowy) związek z obiek-

tem, który owe uczucia wzbudza – i dlatego podmiot wydaje o nim sąd wartościu-
jący, to sąd ten jest emotywny i ma podstawę w uczuciach. Można powiedzieć 

zgodnie z Ch. Stevensonem, iż sądy takie wyrażają uczucia, ale zarazem przypisują 

obiektom cechy aksjologiczne (wartości). Z poprzedniego paragrafu wiemy, że 
w obiektach „samych w sobie”, jako przedmiotach ontologii, wartości nie wystę-

pują, to zaś znaczy, że sądy emotywne przypisują obiektom cechy, których w nich 

nie ma. Pomimo to niezaprzeczalnym faktem pozostaje, że obiekty wzbudzają 
w podmiotach uczucia, które – po namyśle decyzyjnym (albo nawet i bez niego) 

– powodują działanie. Uwzględniając tę zależność działania od uczuć, wśród wy-

rażających je (uczucia) sądów należy odróżnić sądy emotywne i sądy praktyczne. 
Różnica między nimi polega na tym, że praktyczne są podzbiorem emotywnych, 

albowiem te pierwsze również są emotywne, tyle że są wzbogacone o dwie wła-

sności, których tamte nie posiadają. Są to mianowicie (a) własność uzasadnienia 
(dzięki której sądy emotywne stają się słuszne) oraz (b) własność determinowania 

działania praktycznego. Tę drugą własność trzeba jednak opatrzyć dwoma za-

strzeżeniami. Po pierwsze, jednostkowy słuszny sąd emotywny determinuje dzia-

łanie o tyle, o ile w danej sytuacji działania tego nie wykluczy (nie powstrzyma) 
treść innego sądu o takich samych cechach – treść, którą podmiot w tej sytuacji 

uzna za ważniejszą. Po drugie zaś, sądy takie determinują działanie podmiotu 

o tyle tylko, o ile jest on (chce być) racjonalny; jeśli racjonalny nie jest, to postępuje 
według sądów emotywnych (nie zaś praktycznych). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

113 

 

Powyższe rozróżnienie ma też ważne konsekwencje dla pojmowania działa-

nia. Jeśli działania podmiotu są powodowane sądami emotywnymi (nieuzasad-

nionymi), to działania te nie są racjonalne, a w konsekwencji – nie są też wolne. 
Uczucia bowiem są podmiotowymi skutkami oddziaływania obiektów, a działania 

– w takich przypadkach – są skutkami przeżywanych uczuć: występujący tu ciąg 

przyczynowo-skutkowy wyklucza wolność. Jeżeli zaś działania podmiotu deter-
minowane są przez uzasadnione (słuszne) sądy emotywne, to są działaniami wol-

nymi – uzasadnienie bowiem zamienia występujące tu sądy emotywne w racje, 

one natomiast nie są faktami, w związku z czym nie są skutkami faktów. Inaczej 
mówiąc, uzasadnianie sądów emotywnych jest zewnętrzną interwencją rozumu 

w sferę faktów uczuciowych, a rozumowe wnioskowania nie są zdeterminowane 

przez przyczyny – z czego wynika, że emotywne sądy, które są uzasadnione, stając 

się sądami racjonalnymi, są też zakorzenione w wolności. 
Skoro sąd emotywny jest słuszny (czyli uzasadniony) wtedy i tylko wtedy, 

gdy spełnia określone kryteria, to kolejne pytanie musi dotyczyć owych kryteriów: 

jakie są kryteria słuszności dla sądów emotywnych (i tym samym dla „słuszności” 
uczuć)? Zacznijmy od tego, czym te kryteria być nie mogą. Po pierwsze, nie może 

do nich należeć zgodność treści uczuć z obiektem zewnętrznym. Jeśli wszak uczu-

cia są wzbudzane przez takie obiekty, to wszystkie są w pewnym sensie zgodne 
ze swoimi obiektami – gdyby wszak nie były zgodne, to by nie powstały. Nie ma 

tu sposobu, aby stwierdzić niezgodność. Trzeba by móc (absurdalnie!) stwierdzić, 

że obiekt O nie powinien wzbudzić uczucia u, a jeśli wzbudził, to uczucie to jest 
z nim niezgodne. Ważniejsze jednak wydaje się to, że w owej hipotetycznej zgod-

ności musiałoby chodzić – ściśle biorąc – nie o zgodność z obiektem, lecz z jego, 

niezależną od podmiotu, wartością. Tymczasem zostało wcześniej ustalone, że ta-
kich obiektywnych wartości w obiektach nie ma – skoro więc nie istnieje przed-

miotowy biegun relacji zgodności, to i ona sama nie może występować. Po drugie, 

na kryterium słuszności sądów emotywnych nie nadaje się także zgodność z uczu-

ciami innych podmiotów (intersubiektywność uczuć). Z faktu bowiem, że wobec 
obiektu O ktoś żywi uczucie pozytywne (i wyraża je w sądzie wartościującym) nie 

wynika ani to, że inni powinni takie uczucie żywić, ani to, że dotyczące tego 

obiektu uczucia odmienne są niesłuszne. 
Po tych uwagach negatywnych można już sformułować pozytywne postulaty 

określające wymagane kryterium słuszności sądów emotywnych. (1) Skoro owo 

kryterium ma odróżniać sądy (i uczucia) słuszne od niesłusznych, to musi nim 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

114 

 

być coś zewnętrznego wobec rozróżnianych uczuć. (2) Skoro tym kryterium nie 

może być zgodność uczuć z czymś zewnętrznym – ani z obiektami, ani z uczu-

ciami innych osób – to musi ono być wewnątrzpodmiotowe. Instancją, która speł-
nia oba te postulaty, jest to, od czego pochodzi uzasadnienie sądów emotywnych 

i co zarazem przyrodniczo zdeterminowany organizm ludzki czyni wolnym pod-

miotem – tą instancją jest rozum. Jego rolę w wyznaczaniu poszukiwanego kryte-
rium trzeba jednak szerzej wyjaśnić, gdyż proste stwierdzenie, iż „kryterium słusz-

ności sądów emotywnych jest ich zgodność z rozumem”, jest nieinformatywne, 

a nawet mylące. 
Przede wszystkim trzeba zauważyć, że kiedy fundamentu dla sądów warto-

ściujących i wartości szuka się w rozumie – gdy rozum ma dostarczyć ich uzasad-

nienia – to zawsze napotyka się na jedną podstawową trudność. Możliwości ro-

zumu kończą się mianowicie na zapewnieniu formalnej (proceduralnej) popraw-
ności wnioskowania praktycznego, nie jest on natomiast w stanie zapewnić praw-

dziwości przesłanek – nie poznaje bowiem treści wartości. Jego czysto formalny 

charakter pozwala wprawdzie rozstrzygać o tym, czy treść konkluzji wskazuje na 
wartość, czy nie, ale możliwe jest to wyłącznie wtedy, gdy treściową podstawę swo-

ich wnioskowań (pierwszą przesłankę aksjologiczną) pozyska on spoza siebie. Ro-

zum praktyczny operujący w dziedzinie wartości (czy też sądów wartościujących) 
jest co do swoich treści tym bardziej bezradny, że treściowych zasad nie może wy-

wnioskować z treści sądów deskryptywnych. Jego istotowy formalizm oraz respekt 

dla teorii błędu naturalistycznego muszą zatem powodować, iż w procedurach 
uzasadniania jest on skazany na to, by treściowe podstawy uzasadnienia czerpać 

jednak – bo innego wyjścia bodaj nie ma – ze sfery uczuciowej. Jeśli więc idzie 

o kryterium słuszności dla uczuć (i sądów emotywnych), to należy stwierdzić, 
że na kryterium takie musi się składać dwa elementy: (1) zasady rozumu, takie jak 

wynikanie i niesprzeczność, są formalną stroną owego kryterium; (2) żeby zasady 

te były rozstrzygające dla poszczególnych sądów emotywnych, potrzebna jest jesz-

cze zasada treściowa, z której bądź mogłyby one wynikać, bądź być z nią nie-
sprzeczne. Z powyższych ustaleń wynika zatem, że sąd emotywny i wyrażane 

przez niego uczucie słuszne są wtedy i tylko wtedy, gdy ich treść albo z treściowej 

zasady wynika, albo jest z nią niesprzeczna. Ponieważ obie te relacje określa ro-
zum, toteż zgodność z nim jest warunkiem koniecznym, acz niewystarczającym, 

słuszności uczuć. Warto tu przypomnieć, że uczucia słuszne wyznaczają wartości 

swych obiektów. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

115 

 

Treściowa zasada aksjologiczna, która jest drugim, oprócz rozumu, elemen-

tem kryterium słuszności uczuć (jej drugim warunkiem koniecznym), wymaga 

głębszych wyjaśnień. Stoimy tu bowiem, ni mniej ni więcej, tylko przed pyta-

niem o źródło i treść pierwszej przesłanki dla wszelkich rozumowań aksjologicz-

nych. Przesłanka ta musi więc wyrażać to, co absolutnie podstawowe w aksjologii, 

a tym samym to, co odróżnia sferę wartości od sfery bytów (lub faktów). 

Skoro poszukiwana zasada aksjologiczna ma być treściową podstawą oceny 

wszystkich uczuć pod względem ich słuszności, to jej lokalizacja musi być zwią-

zana z tym, co w podmiocie stanowi jego centrum decyzyjne. Na takie jej umiej-

scowienie wskazuje również to, że jej uzasadniająca i kryterialna funkcja wobec 

uczuć i sądów emotywnych polega na selektywnym przekształcaniu sfery tylko 

uczuciowej w sferę praktycznych mocy działania – emotywne sądy i uczucia, po 

uzasadnieniu, stają się motorami czynów. Jeśli więc dziedzina działania opiera się 

na uzasadnionych sądach emotywnych (na uczuciach słusznych), to treściowa za-

sada tego uzasadnienia – która zarazem określa praktyczne decyzje – musi być 

składnikiem samych podstaw podmiotowego decydowania. 

Patrząc przez chwilę na tę kwestię w sposób najogólniejszy i syntetyczny, na-

leżałoby stwierdzić, iż odczuwanie i działanie są dwiema stronami praktyki – pa-

sywną i aktywną. Przy czym odczuwanie przeistacza się w działanie o tyle, o ile 

przejdzie, by tak rzec, przez kontrolujący filtr rozumu – gdy rozum powie uczu-

ciom „tak”, wtedy ich treści stają się racjami napędzającymi działanie. Żeby rozum 

spełniał funkcje kontrolne wobec uczuć jako napędów działania, sam nie musi 

dysponować własną energią – wystarczy, że jakaś część uczuć poddaje się ustalo-

nym przez niego treściom i za ich pośrednictwem steruje całą resztą. Sterowanie 

to polega zaś na tym, że owe uczucia afirmujące ustalenia rozumu pełnią wobec 

uczuć pozostałych funkcję albo wzmacniającą (w stosunku do uczuć przez rozum 

afirmowanych), albo hamująco-blokującą (wobec uczuć uznanych przez rozum 

za niesłuszne). Na podstawie tak zarysowanej relacji między uczuciami i rozumem 

okazuje się, że wśród uczuć trzeba rozróżnić dwa poziomy – uczucia kontrolo-

wane i kontrolujące. Takie ujęcie ma tę zaletę, że jest zgodne z ogólną, wcześniej 

eksponowaną tezą, wedle której pomimo że motorami wszelkiego działania są 

uczucia, to jednak nie wyklucza to udziału rozumu (i racjonalnego uzasadnienia) 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

116 

 

w kierowaniu działaniem. Do wyjaśnienia pozostaje jednak owa wiązka uczuć ste-

rujących, która jest poddana rozumowi i z której zarazem on czerpie treściową 

podstawę swoich wnioskowań praktycznych (umożliwiających sterowanie resztą 

uczuć). 

 

IV. Podmiotowe źródła pierwszej przesłanki aksjologicznej 

 

Objaśnienie uczuć sterujących (których liczebnie jest wprawdzie niewiele, ale 
są podstawowe), wymaga odwołania się do kolejnych pojęć znanych z filozofii 

praktycznej. Gdy szukamy podmiotowych podstaw decydowania, to dochodzimy 

do pytania o to, z czego składa się decydujące centrum podmiotu – czyli, jakie 
elementy tego centrum są konieczne do tego, żeby decydowanie było możliwe? 

Otóż skoro decydowanie jest wolnym wybieraniem jednej spośród kilku (lub 

wielu) realnych możliwości, to – pomijając same te możliwości, które dla wybie-
rania są warunkiem przedmiotowym – podmiotowe warunki decydowania muszą 

być następujące. 

(a) Musi wystąpić racja, która wyzwala decyzję od determinacji przez psy-
chobiologiczne fakty – a więc w skład centrum decydującego musi wchodzić ra-
cjonalność jako rezerwuar racji i zdolność operowania nimi. 

(b) Przy założeniu braku wartości w świecie (którego uzasadnienie przedsta-

wiłem wcześniej), treść racji decydowania – nie mogąc pochodzić ani z zewnętrz-
nego świata faktów, ani z samego rozumu – musi mieć poznawcze źródło w pod-

miocie. Źródłem tym jest samowiedza jako odmiana świadomości. Innymi słowy, 

racjonalne wnioskowania praktyczne pozyskują treści swoich racji z podmiotowej 
samowiedzy. 

(c) Ponadto, na wszystkich swoich poziomach decydowanie wymaga jakie-

goś wiodącego motywu – jakiejś chęci czy pragnienia, ze względu na które pod-
miot może dopiero wybierać sprzyjające im inne chęci i treści. Gdyby podmiot 

cechowała zupełna obojętność i o nic w jego istnieniu by mu nie chodziło, to nie 

miałby ani po co, ani czego wybierać. Samowiedza jest niezbędna właśnie do tego, 
żeby ów wiodący motyw rozpoznać i skonstatować, a następnie konstatację tę 

„przekazać” rozumowi jako treść przesłanki dla rozumowań praktycznych. 

Wszystko to znaczy, jak wyraźnie widać, że bez tego wiodącego motywu w życiu 

podmiotu nie mogłyby wystąpić żadne wartości, albowiem ani samowiedza, ani 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

117 

 

rozum nie miałyby przesłanek dla racji praktycznych, które – jak wcześniej stwier-

dziłem – ustanawiają wartości obiektów. Wymagająca wyjaśnienia wiązka uczuć 

sterujących jest, oczywiście, niczym innym niż wymieniony właśnie wiodący mo-
tyw. 

Żeby treść tego motywu mogła być przesłanką dla wszystkich racji praktycz-

nych (nie zaś tylko dla wąskiego ich rejonu) – wszak tylko wtedy może on spełniać 
funkcje sterujące życiem podmiotu – tworzące go uczucia i pragnienia muszą mieć 

charakter ze wszech miar fundamentalny. Ich treść dostarcza bowiem pierwszej 

przesłanki dla rozmaitych szeregów wnioskowań praktycznych, a także dla roz-
strzygania tego, które konkluzje tych szeregów powinny być preferowane (a więc 

dla porównywania różnych wartości). Przedstawienie pełnej teorii tego wiodącego 

motywu wymagałoby osobnego opracowania. W tym miejscu jestem zmuszony 

ograniczyć się do maksymalnie skrótowej jego charakterystyki, eksponującej tylko 
najważniejsze jego atrybuty. 

Do tego, co nazwałem „wiązką uczuć sterujących”, a w drugim kontekście 

określiłem „motywem wiodącym”, można zapewne stosować różne pojęcia 
(z czym mamy faktycznie do czynienia w różnych teoriach psychologicznych), są-

dzę jednak, że wystarczające jest tradycyjne pojęcie szczęścia. W potocznym uży-

ciu pojęcie to jest wprawdzie nader wieloznaczne, ale w nawiązaniu do znanych 
konceptualizacji filozoficznych można je sprecyzować. Wiadomo, że w różnych 

ujęciach szczęścia powtarza się określenie, wedle którego jest ono „zadowoleniem 

z całości życia”10. W obecnym kontekście szczęście interesuje nas jako ten element 
życia podmiotu, który, poprzez dostarczenie treściowego kryterium dla słuszności 

sądów emotywnych, objaśniałby konstytuowanie się wartości. Ze względu na tę 

kwestię spośród wielu aspektów szczęścia trzeba wyeksponować tylko te, które są 
przydatne do jej wyjaśnienia. Zacznijmy zatem od owej „całości życia”, która jest 

podstawą obecnego w szczęściu zadowolenia. By możliwa była zadowoleniowa re-

akcja na tę całość, muszą być spełnione pewne warunki. 

Po pierwsze, całość ta musi być jakoś podmiotowi dana. Ponieważ wiadomo, 
że nie jest dana w obecnym doświadczeniu, to musi być dana jako treść myślenia, 

a właściwie – jako treść samowiedzy. Z tego faktu wynikają na temat szczęścia co 

najmniej dwa ważne wnioski. Pierwszy mówi o tym, że szczęście występuje tylko 
u bytów zdolnych do samowiedzy. Drugi zaś orzeka, że szczęście jako zadowolenie 
                                                             

10 Por. Władysław Tatarkiewicz, O szczęściu (Warszawa: PWN, 1985), 30–42; por. też Robert 

Spaemann, Szczęście i życzliwość, tłum. Jarosław Merecki (Lublin: RW KUL, 1997), 86–87. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

118 

 

nie jest uczuciową reakcją na pojedyncze bodźce lub przeżycia, lecz reakcją na 

treść myślenia ujmującego pewną całość. To natomiast znaczy, że szczęście nie jest 

jednym z wielu spontanicznych uczuć wzbudzanych przez jakieś konkretne 
obiekty, lecz że jego koniecznym składnikiem jest refleksyjny namysł i myślowy 

bilans, których przedmiotami są tamte uczucia. To z kolei prowadzi do wniosku, 

iż „szczęście” jest pojęciem w najwyższym stopniu syntetycznym oraz refleksyj-
nym – żeby skonstatować szczęście, trzeba myślowo zjednoczyć całą wielość swo-

ich przeżyć, a to jest możliwe tylko w refleksji. Ponieważ stwierdzanie własnego 

szczęścia jest dokonaniem refleksji (nie jest raportem z empirycznego przeżycia), 
to nie może być traktowane jako zdeterminowane przyczynowo – stwierdzenie to 

jest aktem wolności podobnym do aktów, które w teorii ustalają końcowe wnioski. 

Z powyższych uwag wynika, że jeśli nawet obecne w szczęściu zadowolenie jest 

w ogóle uczuciem, to uczuciem nader osobliwym – takim mianowicie, które: 
(a) występuje wyłącznie po uprzedniej refleksji; (b) wobec wszystkich innych 

uczuć ma pozycję zwierzchnią (jest ostatecznym punktem odniesienia dla świa-

domego zarządzania resztą uczuć); (c) samo jest ostateczną jednością, ustano-
wioną przez refleksyjny i syntetyzujący namysł nad wielością uczuć pozostałych 

– nie jest wymienialną i instrumentalizowalną częścią życia uczuciowego, lecz jed-

noczącą je zasadą. Takie cechy szczęścia sytuują je w podmiocie na pozycji, która 
jest instancją oceniającą i selekcjonującą, ale sama nie podlega ani ocenie, ani al-

ternatywnym wyborom – podmiot nie może wybrać czegoś innego niż szczęście, 

gdyż w uzasadnieniu takiego wyboru musiałby popaść w błędne koło (coś innego 
niż szczęście wybrałby bowiem dla szczęścia, albo w ogóle nie byłby to wybór). Co 

do podkreślanej tu funkcji jednoczenia pewnej podmiotowej wielości (mianowi-

cie: uczuciowej), szczęście ma status podobny do samej jaźni, czy też jakkolwiek 
inaczej nazywanej zasady, nadającej podmiotowi jednoczącą go tożsamość. 

Drugi szereg warunków, które umożliwiają „zadowolenie z całości” (czyli 

szczęście) wiąże się z faktem, iż całość o tyle tylko jest całością, o ile posiada zasadę 

jedności. Mówiąc krótko, każda całość musi mieć coś, co ją jednoczy. Żeby więc 
podmiot mógł pomyśleć swoje życie jako całość, musi siebie samego ujmować my-

ślowo i traktować praktycznie jako jedność – nie zaś jako strumień czy wiązka 

osobnych przeżyć. Znaczy to, że jeśli ktoś chce być zadowolony z całości swego 
życia (szczęśliwy), musi założyć, że jest (lub musi chcieć być) podmiotem czasowo 

identycznym. Można więc stwierdzić, że pojęcie szczęścia – jako syntetycznego, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

119 

 

jednego zadowolenia z wielu szczegółowych zadowoleń wchodzących w skład ca-

łości życia – jest wymuszone przez, trudne do odrzucenia, założenie o jedności 

podmiotu: jeśli podmiot, oprócz wielości przeżyć, ma w sobie także jedność, to 
również, oprócz wielu zadowoleń i przykrości, musi on posiadać jakieś jedno, rzec 

by można, metazadowolenie. 

Wykazywany tu syntetyczny i scalający wielość uczuć charakter szczęścia ma 
szczególne znaczenie dla filozofii praktycznej i realnej praktyki podmiotu. Myśle-

nie praktyczne, jak wiadomo, nie polega na konstatowaniu tego, co jest i było, lecz 

jest – wychodzącym z punktu wolności – projektowaniem pożądanych stanów 
rzeczy („pożądanych” znaczy tu na razie zarówno upragnionych, jak i powin-

nych). Otóż jeżeli podmiot racjonalnie myśli o swoim przyszłym działaniu, czyli 

jeśli nie poddaje się bezwiednie grze wzbudzanych uczuć, lecz uzasadnia samemu 

sobie, dlaczego należy zrobić to, a nie co innego, to szczęście staje się dla niego 
wspomnianym, podstawowym motywem wiodącym, którego treść pełni rolę 

pierwszej przesłanki aksjologicznej w jego wartościujących rozumowaniach. 

Uczucia i zdarzenia, które go pociągają, jak również spodziewane przeżycia przy-
kre, bilansuje on w taki sposób, żeby zarządzanie nimi dało mu w efekcie projek-

towany stan szczęścia (albo podtrzymanie stanu obecnego, albo – jeśli to możliwe 

– podwyższenie go). Zarówno bez idei szczęścia, jak i bez tego racjonalnego bilan-
sowania, nie mógłby on dokonywać wiążących wyborów. Bez pierwszej – nie 

miałby dla nich treściowej przesłanki. Bez drugiego zaś – nie potrafiłby tej pierw-

szej przesłanki poprawnie uszczegółowić (przez co byłby skazany na spontaniczny 
automatyzm każdorazowych uczuć). Nie mogąc swoim działaniem racjonalnie 

zarządzać, w istocie nie byłby tego działania podmiotem. W ten sposób jeszcze raz 

się okazuje, że do ukonstytuowania się podmiotu praktyki konieczna jest zarówno 
racjonalność praktyczna, jak i idea jednocząca treściowo całożyciowy „zysk” pod-

miotu, czerpany z faktu uczestnictwa w rzeczywistości – ta druga jest, oczywiście, 

ideą szczęścia. 

Warto powtórnie podkreślić, że powyższe wyjaśnienia są konstruowane jako 
ujęcie działania praktycznego alternatywne zarówno wobec koncepcji aksjolo-

gicznego obiektywizmu, jak i subiektywizmu. Do wysuniętych już wcześniej za-

rzutów wobec obu tych koncepcji, obecnie można dodać kolejny. Praktyka ludzka 
widziana w świetle subiektywizmu aksjologicznego musi być pozbawiona pod-

miotu – rozpada się on bowiem na wielość empirycznych pragnień, niezależnych 

w dodatku od racjonalności (ale podległych determinacji przyczynowej). Jeśli zaś 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

120 

 

idzie o aksjologiczny obiektywizm, to wprawdzie podmiot może działać z założe-

niem o jego trafności, ale trzeba niestety zauważyć, że gdyby wartości rzeczywiście 

były od podmiotu niezależne (jak obiektywizm utrzymuje), to podmiot nie 
mógłby ich wybierać, lecz jedynie, wraz z ich poznaniem, automatycznie im się 

poddawać – co także kwestionuje jego podmiotowość wobec nich. Wedle zaś pro-

ponowanego tutaj eudajmonizmu, podmiot, owszem, może mieć duże trudności 
z ustaleniem treściowych warunków swojego szczęścia (czyli z nabywaniem sa-

mowiedzy), jak również może mieć różnego stopnia trudności z respektowaniem 

racjonalności praktycznej w swoich decyzjach (może być w życiu mniej lub bar-
dziej racjonalny), nie są to jednak wady teorii działania, lecz praktyczne trudy 

i zmagania, jakie musi podjąć każdy człowiek, żeby jego życie miało charakter 

podmiotowy. 

Po zarysowanej krótko charakterystyce formalnych aspektów szczęścia11 
można już podsumować kwestię kryteriów słuszności sądów emotywnych 

(i uczuć). Na kryteria te składają się – jak już wspomniałem – dwa elementy: 

(a) logiczna poprawność wnioskowań praktycznych (przebiegających od podsta-
wowej przesłanki aksjologicznej do szczegółowych, również aksjologicznych, 

wniosków) oraz (b) zgodność treści owych sądów szczegółowych z treścią prze-

słanki podstawowej. Objaśniając punkt (b) należy dodać, że treścią przesłanki 
podstawowej jest pojęcie „szczęścia” odnoszące się do szczęścia danego podmiotu, 

zaś wymagana zgodność nie jest implikacją, lecz niesprzecznością. Na przykład 

sąd, że kogoś uszczęśliwia życie małżeńskie, nie implikuje tego, z kim powinien 
się on ożenić – brak małżeństwa będzie jednak sprzeczny z tym sądem (ergo: bę-

dzie pozbawiony wartości), zaś ożenek z dowolną osobą X, będzie z nim nie-

sprzeczny i dlatego – przy braku kontrargumentów szczegółowych – wartościowy. 
Zastosowanie wymienionych kryteriów do występujących w praktyce uczuć i są-

dów emotywnych przybiera zatem schemat następujący: jeśli treść uczu-

cia  u  (i opartego na nim sądu emotywnego) jest niesprzeczna z tym, co dany pod-

miot uszczęśliwia (z treścią jego szczęścia), to (a) takie uczucie i taki sąd emotywny 

                                                             

11 W dokładniejszej teorii szczęścia należałoby odróżnić jego aspekty formalne od aspektów tre-

ściowych. Te pierwsze określają, czym szczęście jest i stosują się do wszystkich podmiotów (są uniwer-
salne), aspekty treściowe natomiast określają to, co kogo w jakim stopniu uszczęśliwia, poznawane są 

przez indywidualną samowiedzę i są częściowo (a niekiedy znacznie) zróżnicowane w odniesieniu do in-

dywidualnych podmiotów. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

121 

 

są słuszne, a w konsekwencji (b) obiekt, do którego owa treść się odnosi, jest war-

tościowy. Wynika z tego, jak już wcześniej sugerowałem, że wartości obiektów nie 

są obiektywnymi ich własnościami, lecz są funkcjami zwróconych ku nim przez 
podmiot uczuć słusznych (w przedstawionym sensie). Od strony negatywnej zna-

czy to, że jeśli treść jakiegoś pozytywnego uczucia (i sądu emotywnego) jest nie-

zgodna lub neutralna wobec szczęścia podmiotu, to takie uczucie i sąd są nie-
słuszne, a ich przedmiot nie jest wartościowy. W dziedzinie uczuć i sądów emo-

tywnych możliwe są więc złudzenia i błędy, które powstają wtedy, gdy podmiot 

wykazuje albo niedostatek samowiedzy (nie wie, co go uszczęśliwia), albo deficyt 
racjonalności praktycznej (wprawdzie wie, co go uszczęśliwia, ale nie potrafi usta-

lić logicznych i empirycznych powiązań między treścią przygodnego uczucia 

a treścią szczęścia). 

Warto zaznaczyć, że nie wszystkie – ustalane w powyższy sposób – wartości 
obiektów należy realizować w działaniu. Innymi słowy, z tego, że obiekt jest war-

tościowy, nie wynika, że tu i teraz powinienem wykonywać jakieś zmierzające do 

niego działania. Zawsze bowiem działanie wymagane przez inny obiekt słusznego 
uczucia może okazać się albo ważniejsze, albo bardziej pilne. Pomimo więc, 

że słuszna jest reguła, wedle której każdy obiekt słusznego uczucia (każdy warto-

ściowy) jest dla podmiotu powinnością, to jednak w całym zbiorze tych powinno-
ści ogólnych trzeba rozróżnić poszczególne klasy powinności, kierując się (a) kry-

terium stopnia ważności (jedne powinności są ważniejsze od innych) oraz (b) kry-

terium pilności (pomimo że jedne powinności są ważniejsze, to jednak, jeśli mniej 
ważne są bardziej pilne i zarazem nie pogwałcają ważniejszych, powinno się w da-

nej sytuacji spełniać te pilne). Sygnalizując potrzebę klasyfikacji różnych powin-

ności, a także potrzebę opracowania racjonalnych zasad, które określałyby ich 
praktyczne preferowanie, kwestię tę odkładam do osobnej analizy12. 

Dodatkowych wyjaśnień wymaga jeszcze sposób przekształcania się de-

skryptywnej samowiedzy dotyczącej szczęścia w podstawową przesłankę rozumo-

wań rozstrzygających o słuszności szczegółowych sądów emotywnych – prze-
słanka ta musi bowiem mieć charakter aksjologiczny. Jako pewien stopień zado-

                                                             

12 Warto zauważyć, że w interesujący sposób kwestię rodzajów powinności opracował N. Hart-
mann; por. Nicolai Hartmann, „Stosunek wartości i powinności”, w: Z fenomenologii wartości, 
101– 109; por. też Leszek Kopciuch, Wolność a wartości. Max Scheler, Nicolai Hartmann, Dietrich von 
Hildebrand, Hans Reiner (Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2010), 64–71. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

122 

 

wolenia z całości życia szczęście jest czymś, co podmiot zarówno aktualnie po-

siada, jak i tym, czego – w projektowaniu swojej przyszłości – chce i co spodziewa 

się utrzymać, a nawet w miarę możliwości zmaksymalizować. Można powiedzieć, 
że jest ono celem wszystkich celów, a raczej podstawą umożliwiającą i integrującą 

wszystkie cele – bez dążenia do szczęścia podmiot nie miałby bowiem (a) osta-

tecznej racji dla jakiegokolwiek celu, ani też (b) nie miałby podstawy dla wybiera-
nia celów. Gdyby zaś nie miał ani racji wyborów, ani treściowego ich kryterium, 

to jego funkcjonowanie nie zawierałoby w istocie decyzji, lecz musiałoby być zde-

terminowane empirycznymi przyczynami. Pytanie o przekształcenie faktu szczę-
ścia w normatywny fundament sfery aksjologicznej jest więc pytaniem o to, jak 

w ludzkiej świadomości synteza pasywnego odczuwania przekształca się w równie 

syntetyczną podstawę aktywności. W obu przypadkach syntezy dokonuje samo-

wiedza. Gdyby człowiek nie dysponował samowiedzą, to zarówno jego odczuwa-
nie, jak i jego działanie rozpadałoby się na wiele sytuacyjnych odczuć i motywów 

– nie mając wtedy całości życia, szczęścia ani by nie stwierdzał, ani nie projekto-

wał. Żeby synteza odczuć przekształciła się w syntezę projektu, wobec tej pierwszej 
podmiot musi podjąć wolną decyzję afirmatywną, która z tego, co jest, uczyni treść 

dążenia skierowanego ku przyszłości – a mówiąc dokładniej, która ze szczęścia 

aktualnego uczyni pewien dynamiczny (z tendencją do maksymalizacji) wzorzec 
dla chcianej syntezy, wyznaczającej wszystkie cele. Ujmując to najprościej, tym, 

co przekształca konstatację w projekt, jest wolna decyzja, afirmująca treść konsta-

tacji. 
Decyzję, o której mowa – określając ją jako pradecyzję – charakteryzowałem 

dokładniej w innych pracach13; tutaj ograniczę się więc do kilku niezbędnych 

uwag na jej temat. Nazywam ją pradecyzją, ponieważ, chociaż rzadko jest podej-
mowana w sensie psychologicznym (chyba tylko w sytuacjach granicznych), to 

jednak – jako ostateczne uzasadnienie transcendentalne – jest ona zakładana, czy 

też współpodejmowana, wraz z każdą decyzją codzienną. W porządku uzasadnie-

nia każda „zwykła” decyzja odsyła do innej, bardziej podstawowej, ale gdy ktoś 
zechce uzasadnić całość tego szeregu (gdy spyta siebie, po co w ogóle podejmuje 

wszystkie decyzje), to musi odwołać się do decyzji logicznie pierwszej, której nie 

poprzedza już żadna decyzja, lecz jedynie osiągana w rozwoju osobniczym zdol-
ność do wolnych decyzji. Pradecyzja jest więc koniecznym warunkiem wszystkich 
                                                             

13 Szczególnie por. Andrzej Niemczuk, Traktat o złu (Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2013), 85–

111. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

123 

 

decyzji: żebym mógł jutro podejmować decyzje, muszę dzisiaj zdecydować, że wy-

bieram sposób istnienia wolnego podmiotu – a nawet, żeby moja najdrobniejsza 

decyzja miała ufundowanie w racjach (inaczej wszak nie byłaby decyzją), musi też 
mieć ufundowanie w pierwszej racji, której dostarcza dopiero pradecyzja. Każda 

bowiem decyzja (identyfikowanie jej jako decyzji) ma założone w sobie pewne ko-

nieczne atrybuty jej podmiotu. Jest to przede wszystkim wolność podmiotu, ale 
nie mnie konieczne jest też posiadanie przez niego aksjologicznych racji, a tym 

samym – racjonalności praktycznej. Jeśli wolność podmiotu jest koniecznym zło-

żeniem każdej decyzji, to musi ona także być źródłem faktu, iż kontynuuje on wła-
sne istnienie, nie zaś je porzuca. Jeżeli zatem pradecyzja rozstrzyga o tym, że pod-

miot aktywnie trwa, i jeżeli aktywne trwanie oznacza w jego przypadku podejmo-

wanie racjonalnych decyzji (inaczej nie trwałby jako podmiot), to prowadzi to też 

do wniosku, iż w pradecyzji wybiera on nie tylko własne istnienie, ale także bycie 
racjonalnym. Gdyby zresztą wybrał istnienie, a nie wybrał racjonalności, to owo 

istnienie nie byłoby jego własnym – wszak bez prowadzenia swego życia za po-

mocą racjonalnych decyzji byłby on jedynie modyfikowanym przyczynowo na-
stępstwem stanów psychofizycznych. 

Jeśli więc idzie o treść pradecyzji, to pomimo że jest ona jedna, ma kilka 

aspektów. Jedność jej treści nadaje występująca w niej afirmacja istnienia – w pra-
decyzji bowiem podmiot wybiera przede wszystkim istnienie (a neguje i dezapro-

buje nieistnienie). Wyrażona w sądzie treść takiego wyboru jest następująca: „ist-

nienie jest aksjologiczną pozytywnością, nieistnienie zaś – aksjologiczną negatyw-
nością”. Nawiasem mówiąc, przedstawiony sąd (będący funkcją pradecyzji pod-

miotu) jest absolutnie pierwszym twierdzeniem aksjologii – i ono dopiero, logicz-

nie rzecz biorąc, pozwala aksjologię nabudowywać na ontologii. Samo istnienie 
jest jednak beztreściowe. Afirmując istnienie, podmiot musi więc afirmować ist-

nienie czegoś (lub istnienie występujące w czymś istniejącym). Oczywiście, przed-

miotem jego afirmacji jest istnienie jego samego jako podmiotu – co oznacza, 

że pradecyzja jest przede wszystkim podmiotowym aktem autoafirmacji. Gdy jed-
nak, po tych wstępnych wyjaśnieniach, zechcemy wyartykułować pełną treść owej 

autoafirmacji, to dalej już musimy wymieniać aspekty tego, co jest afirmowane 

– a są nimi w zasadzie wszystkie atrybuty, składające się na istnienie podmiotu 
(bycie podmiotem)14. Nie siląc się na osiągnięcie ich zupełności, wymienię tylko 
                                                             

14 Atrybuty podmiotu dokładniej charakteryzowałem w: Andrzej Niemczuk, Podmiot w filozofii 
praktycznej (Rzeszów: Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2018). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

124 

 

te, które są potrzebne do wytłumaczenia wartości. Są to niewątpliwie: wolność, 

samowiedza, racjonalność praktyczna – no i uposażenie psychofizyczne pod-

miotu, a szczególnie zdolność odczuwania. Gdy zatem podmiot decyduje się kon-
tynuować własne istnienie, to znaczy to, że projektuje on w przyszłość afirmację 

tych swoich atrybutów, które czynią go podmiotem. Co więcej, ponieważ idzie 

o jego istnienie własne, toteż afirmacja ta dotyczy również zachowywania tożsa-
mości. Skoro zaś afirmowana w pradecyzji treść posiada tych kilka aspektów, to 

i od strony afirmujących aktów należy mówić o kilku uczuciach (można je nazwać 

egzystencjalnymi) – dlatego właśnie wspominałem wcześniej o „wiązce uczuć 
podstawowych”, których treść stanowi kryterium oceny uczuć pozostałych. Pozy-

tywna pradecyzja podmiotu oznacza więc zgodę rozumu nie tylko na uczuciową 

aprobatę samego istnienia, ale zawiera w sobie również uczuciową afirmację wol-

ności, racjonalności, własnej tożsamości itp. Kiedy więc w życiowej praktyce pod-
miot ulega uczuciu, którego treść jest niezgodna z jego aprobatą rozumu, to jego 

działanie pogwałca wtedy treść jego pradecyzji – to zaś znaczy, że zarówno to jed-

nostkowe uczucie, jak i powodowane nim działanie są niesłuszne. 
Z powyższych stwierdzeń wynika, że pradecyzja, konstytuując aksjologiczny 

charakter istnienia, tworzy fundament dla wartości obiektów istniejących oraz 

– ustalając pierwszą przesłankę aksjologiczną – dla rozumowań praktycznych, 
które rozstrzygają o stopniu wartości poszczególnych obiektów. Nie wchodząc 

w szczegółowe zależności, jakie rządzą racjonalnością praktyczną15, wymienię 

tylko jedną jej regułę, przydatną do objaśnienia samej pradecyzji. Jest ona nastę-
pująca: skoro podjąłeś pradecyzję (uznałeś swoje istnienie za cenne), to warto-

ściowy i godny działania jest każdy obiekt twojego pozytywnego uczucia, o ile nie 
istnieją żadne praktyczne racje przeciwko niemu. Reguła ta oznacza, że jeśli nie 
istnieją poprawne argumenty, które by zabraniały realizować w praktyce dane 

uczucie, to wtedy (ale wyłącznie wtedy!) ono samo jest racją wartości swojego 

obiektu oraz racją działania. 

Jeśli zastosujemy tę regułę do pradecyzji, to okaże się, że szczęście czerpane 
z faktu istnienia tylko wtedy nie mogłoby być racją cenności istnienia, gdyby ist-

niały jakieś racje praktyczne, kwestionujące miarodajność szczęścia w tym wzglę-

dzie. Otóż dla podmiotu uszczęśliwianego swoim istnieniem racje kwestionujące 
cenność tego istnienia nie tylko faktycznie nie istnieją, ale nawet istnieć nie mogą. 
                                                             

15 Por. mój artykuł „Practical Rationality – its Nature and Operation”, Studia Humana 8, nr 2 

(2019), w druku. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

125 

 

I dlatego szczęście jest racją pradecyzji – treść pradecyzji stanowi natomiast abso-

lutnie pierwszą przesłankę dla praktycznych rozumowań, które – w przedsta-

wiony już sposób – konstytuują wartości obiektów uczuciowych. 
 

 

V. Normatywność wartości, które nie istnieją 
 

Ani sama pradecyzja, ani decyzje poszczególne (ani także rozumowania 

praktyczne) nie dodają niczego ontycznego do obiektów uznawanych za warto-
ściowe. Obiekty te, zarówno przed ludzkim wartościowaniem, jak i po nim, pozo-

stają tym, czym ontycznie są (tzn. nie posiadają dodatkowych cech zwanych war-

tościami) – i dlatego ontologia, która, będąc filozofią teoretyczną, abstrahuje od 

pradecyzji, nie może w nich żadnych wartości dostrzec. Wartości istniejących 
obiektów polegają na tym, że stosownie do struktury podmiotu obiekty te naj-

pierw umożliwiają jego istnienie, a następnie – na różne sposoby i w różnym stop-

niu – składają się na jego, czerpane z faktu istnienia szczęście. Źródłem wszystkich 
wartości w świecie jest zaś podejmowana i utrzymywana przez wolną pradecyzję 

autoafirmacja podmiotu. Jeśli tej autoafirmacji zabraknie, to w realnym życiu 

świat traci wszystkie wartości (nie tracąc istnienia), w aksjologii zaś (czyli w teorii) 
brakuje wtedy racji dla uzasadnienia jakichkolwiek sądów wartościujących. Sło-

wem, tajemnica wartości tkwi w podmiocie. 

Owa podmiotowa autoafirmacja jest też kluczem do zrozumienia fenomenu 
normatywności (czy też obowiązywania). Normatywność obowiązuje tylko tych 

ludzi, którzy, chcąc być podmiotami, aprobują także racjonalność jako jeden z ko-

niecznych atrybutów podmiotowości. Znaczy to, po pierwsze, że bycie w zgodzie 
z racjonalnością dla takich ludzi, czyli dla podmiotów, jest niezbędnym składni-

kiem szczęścia – z czego z kolei wynika, że nie mogą oni być szczęśliwi bez respek-

towania wartości16. Po drugie, negatywna strona tego faktu jest następująca: po-

mimo że w myśleniu ludzi ignorujących racjonalność kategoria powinności nie 
występuje (jest zredukowana do kategorii tego, co pożądane), to jednak inne pod-

mioty „nakładają” na nich powinności, gdyż inaczej nie mogłyby traktować ich 

jako podmioty – od ludzi nieracjonalnych inni wymagają, pod presją kooperacji 

                                                             

16 Ta teza odróżnia zasadniczo broniony tu eudajmonizm od hedonizmu. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

126 

 

społecznej, aby byli racjonalni. Dalszych implikacji powyższych stwierdzeń – po-

kazujących, że ludzie z gruntu nieracjonalni nie są podmiotami – nie będę tu roz-

wijał, gdyż są one oczywiste na podstawie całego wcześniejszego wywodu. 
W całej sferze normatywności obowiązuje zasada następująca: powinienem 

Y wtedy i tylko wtedy, gdy chcę X, a Y jest racjonalną konsekwencją X-a. Innymi 

słowy, „powinność” nie wynika ani z wartości (bo jest odwrotnie), ani z możliwo-
ści (bo z niej nie wynika nic aksjologicznego), lecz z „chcę” (z „on chce” nie wy-

nika, bo z faktu nie wynika nic aksjologicznego). Jeśli niczego nie chcę, łącznie 

z własnym życiem (!), to niczego nie powinienem. „Powinność” dlatego wynika 
z „chcę”, że chcenie jest pragnieniem racjonalnym, a powinność jest kategorią ra-

cjonalności (poza sferą racjonalności powinność nie występuje). Status powyższej 

zasady jest ściśle analogiczny do statusu zasady racji dostatecznej. Jak zasada racji 

(pomimo że jest niedowodliwa) stanowi konieczny warunek wyjaśniania czego-
kolwiek, tak zasada, o której mowa, jest koniecznym warunkiem możliwości uza-

sadniania powinności (racjonalnego dyskursu o powinności). Jeśli ktoś tej zasady 

nie zaakceptuje, to odbierze sobie możliwość poprawnego uzasadnienia powinno-
ści – pozostanie mu albo wywodzenie powinności z faktów (nielogiczne), albo ba-

łamutność intuicjonizmu i mistycyzm wartości obiektywnych. Warto podkreślić, 

że sformułowana tu zasada pozwala na to, a nawet wymaga, żeby – pomimo nie-
istnienia wartości – w sferze normatywności stosować racjonalną argumentację 

(wbrew emotywistom). Na jej podstawie można zarówno uzasadniać powinności 

pozytywne, jak i w wiążący sposób wykazywać ich pogwałcanie. W mojej argu-
mentacji zasadę tę wypełnia treść twierdzenia o pradecyzji jako o absolutnie pier-

wotnym „chcę”, ustanawiającym pierwszą treściową przesłankę dla rozumowań 

normatywnych. 
Jeśli idzie o najogólniejsze rodzaje powinności, to całą dziedzinę norma-

tywną trzeba podzielić na dwie sfery: sferę powinności międzypodmiotowych oraz 

sferę powinności wewnątrzpodmiotowych. Te pierwsze tworzą moralność, a ich 

normatywność jest uniwersalna i intersubiektywna – co moralnie obowiązuje jed-
nego wobec innych, to samo wobec innych obowiązuje każdego. Powinności ze 

sfery drugiej natomiast, jako pozamoralne i zindywidualizowane, są różne dla róż-

nych podmiotów – można powiedzieć, że obowiązują subiektywnie. Na przykład 
poetę obowiązuje tworzenie poezji, rolnika dbałość o plony, a sportowca systema-

tyczny trening – powinności tych nie można jednak wobec wymienionych pod-

miotów zasadnie zamienić. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

127 

 

Przedstawiony podział powinności wymaga, oczywiście, szczegółowego roz-

winięcia, na które nie ma tu miejsca17. Wskazuję na niego tylko po to, żeby wyklu-

czyć ewentualną dezinterpretację proponowanych tu twierdzeń. Idzie mianowicie 
o to, że z twierdzenia, iż wartości nie istnieją, lecz są wyznaczane przez pradecyzję 

podmiotu, wcale nie wynika – jak mogłoby się wydawać – ani relatywizm w etyce, 

ani pochwała jakiegoś anarchicznego emocjonalizmu w prywatnym życiu prak-
tycznym. Nie wynikają one dlatego, że pradecyzja jest – między innymi – afirma-

cją racjonalności, ona zaś nie jest ani relatywna, ani anarchiczna. Jeśli dla pod-

miotu aprobowanie racjonalność jest tym samym, co jego „być albo nie być” – a to 
właśnie wynika z moich twierdzeń – to w jego wewnętrznej strukturze racjonal-

ność staje się powinnością dla jego uwarunkowanej przyczynowo spontaniczności 

psychicznej. Tym samym też respektowanie racjonalności, a to znaczy, ocenianie 

i porządkowanie w jej świetle własnych uczuć, jest dla niego obowiązkiem – za-
równo w praktyce interpersonalnej (moralnej), jak i w życiu ściśle indywidual-

nym. W obu tych sferach występuje więc dualizm tego co racjonalne (a więc war-

tościowe) i tego, co nieracjonalne i dlatego – w perspektywie treści pradecyzji 
– szkodliwe lub złe. Stanowisko takie nie oznacza przy tym bynajmniej radykal-

nego racjonalizmu deprecjonującego sferę uczuciową (co najczęściej zarzucano 

etyce Kantowskiej). Wartościowanie racjonalne od nieracjonalnego nie różni się 
bowiem brakiem uczuć – oba są wszak uczuciowe. Tyle że w przypadku warto-

ściowania racjonalnego – jako uczuciowości poddanej kryterium racjonalności 

– uczucia są ze sobą zharmonizowane przez refleksyjną interwencję rozumu (treść 
jednego uczucia nie przeczy treści drugiego). Proponowany tu wymóg racjonal-

nego namysłu nad własną uczuciowością (głęboko zgodny z etyką Arystotelesa) 

trafniej jest identyfikować z wymogiem roztropności (czy praktycznej mądrości) 
niż z jakimś jednostronnym, kostycznym racjonalizmem. 

Jeśli w proponowanej tu konceptualizacji działania i wartości ktoś chciałby 

doszukiwać się miejsca, w którym mogłaby wystąpić arbitralność, to miejscem ta-

kim jest ewentualnie sama pradecyzja. Nie jest ona wprawdzie jedynym aktem 
wolności, ale od pozostałych różni się tym, że one mogą być oparte na zewnętrz-

nym kryterium słuszności, ona zaś – jako że kryterium to dopiero ustanawia – za 

                                                             

17 Problem powinności moralnych analizowałem szerzej w: „Aksjologiczne uzasadnienie etyki”, 

w: Andrzej Niemczuk, Filozofia praktyczna. Studia i szkice (Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2016), 239–

269; oraz w: Traktat o złu, 184–208. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

128 

 

swoją podstawę ma jedynie (a) konstatację odczuwanego szczęścia oraz (b) świa-

domość braku argumentów przeciwko niej. Nawet jeśli – w związku z powyższym 

– można ją nazwać decyzją arbitralną (co, zważywszy na „rację” szczęścia, jest wąt-
pliwe), to na taki zarzut można z całą powagą odpowiedzieć, że w niczym nie za-

graża to ani racjonalności, ani morale wśród podmiotów żyjących. 

 
 

Bibliografia 
 
Buczyńska-Garewicz, Hanna. Uczucia i rozum w świecie wartości. Wrocław: Wydawnictwo 

PAN, 1975. 
Findlay, John Niemeyer. Meinong’s Theory of Objects and Values. Oxford: Clarendon Press, 

1963. 
Hartmann, Nicolai. O idealnej samoistności wartości. W: Z fenomenologii wartości. Tłum. 

i red. Włodzimierz Galewicz, 85 –101. Kraków: PAT, 1988. 

Hartmann, Nicolai. Stosunek wartości i powinności. W: Z fenomenologii wartości. Tłum. i red. 
Włodzimierz Galewicz, 101–109. Kraków: PAT, 1998. 

Hartmann, Nicolai. Systematyczna autoprezentacja. W: Nicolai Hartmann, Myśl filozoficzna 
i jej historia. Systematyczna autoprezentacja, 73–134. Tłum. Jan Garewicz. Toruń: Wy-

dawnictwo Comer, 1994. 
Hołówka, Jacek. Relatywizm etyczny. Warszawa: PWN, 1981. 

Kopciuch, Leszek. Wolność a wartości. Max Scheler, Nicolai Hartmann, Dietrich von Hilde-
brand, Hans Reiner. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2010. 

Niemczuk, Andrzej. „Aksjologiczne uzasadnienie etyki”. W: Andrzej Niemczuk, Filozofia prak-
tyczna. Studia i szkice, 239–269. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2016. 

Niemczuk, Andrzej. Podmiot w filozofii praktycznej. Rzeszów: Wydawnictwo Uniwersytetu 

Rzeszowskiego, 2018. 
Niemczuk, Andrzej. „Practical Rationality – its Nature and Operation”, Studia Humana 8, nr 2 

(2019), w druku. 
Niemczuk, Andrzej. Stosunek bytu do wartości. Dociekania metafizyczne. Lublin: Wydawnic-

two UMCS, 2005. 
Niemczuk, Andrzej. Traktat o złu. Wydawnictwo UMCS, Lublin 2013. 

Rickert, Henrich. „Sens i wartość”. W: Neokantyzm, wstęp i wybór tekstów Beata Trochimska-
Kubacka, tłum. Beata Trochimska-Kubacka i Janina Gajda-Krynicka, 111–120. Wrocław: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 1997. 

 Rickert, Heinrich. „Tezy do systemu filozofii”. Tłum. Beata Borowicz-Sierocka. W: Neokan-
tyzm, red. Beata Borowicz-Sierocka, Czesław Karkowski, 45–54. Wrocław: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 1984.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

129 

 

Schnädelbach, Herbert. Filozofia w Niemczech 1831-1933. Tłum. Krystyna Krzemieniowa. 

Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 1992. 
Spaemann, Robert. Szczęście i życzliwość. Tłum. Jarosław Merecki. Lublin: RW KUL, 1997. 

Tatarkiewicz, Władysław. O szczęściu. Warszawa: PWN, 1985. 
 
 

 

Summary 

 

On non-existence and normativity of values 
 

The main purpose of the paper is to prove that values do not belong to the concept of 

being and  that they are  obligatorily attached to the subject, even though they do not exist 
objectively. The author censures the ontology of value. Presented are arguments in support of 

positive theses that: (1) valuable objects are subjects of correct feelings; (2) lack of inconsistency 
between the substance of feelings and the subject’s happiness as indicated by self-knowledge 
and  reason, evidences correctness of feelings; (3) the content of happiness, affirmed by free 

decision (pre-decision) represents the content of the first axiological premise in practical rea-
soning; (4) it is human desire of being the subject affirming one's own freedom and rationality 

that represents the source of normativity of values. The axiological position proposed by the 
author is  placed between  two censured extremes, that is objectivist ontology of values and 

subjectivistic emotivism. 
 

Keywords: values, normativity, happiness 
 
 

 
Zusammenfassung 

 

Von der Nichtexistenz und der Normativität der Werte 

 

Der Artikel hat zum Ziel, zwei Behauptungen zu begründen: 1) dass die Werte nicht zum 
Bereich des Begriffs der Existenz gehören; 2) dass sie für das Subjekt geltend sind, obwohl sie 

keine objektive Existenz besitzen. Der erste Teil des Artikels beinhaltet die Kritik der Werteon-
tologie. Im nächsten Teil legt der Verfasser die Argumentation nach folgenden positiven The-

sen vor: 1) Wertgegenstände sind Gegenstände der richtigen Gefühle; 2) das Kriterium 
der Richtigkeit der Gefühle bildet die durch Selbstwissen und Verstand festgestellte Nicht-Wi-

dersprüchlichkeit ihrer Inhalte mit dem Glück des Subjekts; 3) der durch freie Entscheidung 
(Vorentscheidung) bejahte Inhalt des Glücks bildet den Inhalt der ersten axiologischen Prä-
misse in praktischen Überlegungen; 4) die Quelle des normativen Wertes ist das menschliche 

Bedürfnis nach Subjektsein, das die Bejahung eigener Freiheit und Rationalität umfasst. Der im 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57



Andrzej Niemczuk, O nieistnieniu i normatywności wartości 

 

130 

 

Artikel vorgeschlagene axiologische Standpunkt befindet sich zwischen zwei kritisierten Extre-

men: der objektivistischen Werteontologie und dem subjektivistischen Emotivismus. 
 

Schlüsselworte: Werte, Normativität, Glück 
 

 
Information about Author: 

 

ANDRZEJ NIEMCZUK, habilitated doctor, associate professor, Institute of Philosophy, Faculty 
of  Sociology and History, University of Rzeszów;  address  for correspondence:  al.  T.  Rejtana  16 C, 

35-959 Rzeszów, Poland; e-mail: aniemczuk@ur.edu.pl 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 17/01/2026 14:55:57

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

