
 

17 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 27 (2019) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2019.27.17-35 

 

Ludzki rozum i afektywność  

– stanowiska Johna Locke’a i Davida Hume’a 
 

 Adam Grzeliński1 
 https://orcid.org/0000-0002-4007-6507 

 

 

Artykuł rekonstruuje zmianę w pojmowaniu rozumu, jaka dokonała się w koncepcji 
Davida Hume’a w porównaniu do wcześniejszego stanowiska prezentowanego przez Johna 

Locke’a. Ujmując rzecz historycznie, inicjatorem nowego podejścia, akcentującego rolę ludzkiej 
afektywności był Shaftesbury, oddziałujący na Hume’a za pośrednictwem Francisa Hutchesona. 
Drugim celem artykułu jest porównanie stanowisk Locke’a i Hume’a odnośnie do pojmowania 

relacji pomiędzy dwoma rozumowym i afektywnym aspektem doświadczenia oraz funkcjono-
wania umysłu. Antymetafizyczne i bardziej radykalne stanowisko Hume’a umożliwia na wska-

zanie różnorakich powiązań pomiędzy tymi aspektami. 
  

Słowa kluczowe: John Locke, Shaftesbury, David Hume, understanding, reason, uczucia, 
pobudzenia 

 
 

Już sam tytuł opublikowanych w 1689 roku Rozważań dotyczących rozumu 
ludzkiego Johna Locke’a zwracał uwagę na fakt, że w centrum zainteresowania 
umieszczona została nie „filozofia pierwsza”, jak czyniono wcześniej, ale stano-

wiący instrument uzyskania wiedzy – rozum. Podstawą wiedzy Locke’owska new 
way of ideas czyniła tam indywidualne doświadczenie, zaś opisywany przez 
Locke’a rozum okazywał się zatem zarazem rozumem indywidualnym – twoim, 

                                                             

ADAM GRZELIŃSKI, prof. dr hab., Instytut Filozofii, Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toru-

niu, Polska; adres do korespondencji: Instytut Filozofii UMK, ul. Fosa Staromiejska 1a, 87–100 Toruń; 

e-mail: grzelinski@wp.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

18 

 

jej, jego, moim – który musi wychodzić od danych poszczególnym ludziom pro-

stych idei, ale zarazem był rozumem ogólnoludzkim – depozytariuszem po-

wszechnie obowiązującej wiedzy. Z tej perspektywy program Locke’a jawi się jako 
określenie możliwości stworzenia wiedzy jako dzieła ogólnoludzkiego rozumu na 

podstawie indywidualnego doświadczenia dzięki zbiorowemu wysiłkowi ludzi. 

Kiedy jednak pięćdziesiąt lat później podobnego zadania podjął się David Hume, 

doszedł do wniosków zdecydowanie odmiennych: przedmiotem opisu uczynił już 
nie ludzki rozum, ale pojęcie znacznie odeń szersze: ludzką naturę. Nawet jeśli 

punktem wyjścia także i dla niego była sfera tego, co bezpośrednio dane: indywi-

dualnych doświadczeń jednostki oraz jej własnego rozumu, program objął dzie-
dziny, do których operacje rozumu stanowią jedynie wstęp – etyki, estetyki i po-

lityki2. Wedle przedstawionego przez niego opisu stanowią one nie tylko dziedzinę 

ludzkiej racjonalności, ale także afektywności. Druzgoczącej dla rozumu konklu-
zji, wedle której „rozum jest i winien być tylko niewolnikiem uczuć i nie może 

mieć nigdy roszczenia do innej funkcji, niż do tego, żeby uczuciom służyć posłusz-

nie”3 towarzyszą uwagi szczegółowe, w których Hume wykazywał, że to, co w 
wielu kwestiach wcześniej uważano za domenę rozumu, przynależy do sfery ludz-

kich przekonań, afektów i uczuć. Także sama walka rozumu i uczuć okazywała się 

na dobrą sprawę zmaganiem dwóch rodzajów uczuć – gwałtownych i łagodnych. 

Człowiek, animal rationale, okazywał się istotą wydaną na pastwę różnego rodzaju 
namiętności. 

Niniejszy artykuł stawia sobie dwa cele. Pierwszym z nich jest historyczna 

rekonstrukcja wspomnianej przemiany w pojmowaniu rozumu; prowadzi ona do 
wskazania na rolę prac Shaftesbury’ego, które pośredniczyły w brytyjskiej tradycji 

filozoficznej pomiędzy osiągnięciami Locke’a i Hume’a. Cel drugi ma charakter 

bardziej systematyczny i dotyczy porównania stanowisk obu filozofów odnośnie 
do pojmowania relacji pomiędzy dwoma aspektami doświadczenia oraz funkcjo-

nowania umysłu – rozumowym i afektywnym. 

 

                                                             

2 Por. David Hume, Traktat o naturze ludzkiej, tłum. Czesław Znamierowski (Warszawa: Funda-

cja Aletheia, 2005), 79 (dalej jako Hume, Traktat o naturze ludzkiej – z podaniem numeru księgi, części, 

rozdziału i strony). 
3 Tamże, II, III, 3, 490. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

19 

 

Locke. Cztery razy rozum 

 

Wybrzmiewający w tytule głównego dzieła Locke’a rozum (understanding) 
należy odróżnić od innego pojęcia: rozumu (reason). Pierwsze pojęcie ma znacze-

nie szersze: mówiąc z grubsza, understanding odnosi się do ogółu władz poznaw-

czych. Przedmiotami tak pojmowanego rozumu są zatem idee oraz relacje pomię-

dzy nimi, a także całokształt operacji intelektualnych dotyczących doświadczenia 
i prowadzących do zbudowania wiedzy. Zakotwiczenie wiedzy w indywidualnym 

doświadczeniu oraz możliwość zapośredniczenia go w procesie komunikacji na-

leży przy tym interpretować jako postulat konieczności wyprowadzenia pojęć 
z prostych idei zmysłowych bądź refleksyjnych. Pojęcia są zrozumiałe wtedy, gdy 

można pod-stawić (under-stand) pod nie jakąś wywodzącą się z doświadczenia 

ideę. Tymczasem reason dotyczy operacji intelektualnych na pojęciach (poszuki-
wania związków pomiędzy nimi dzięki zdolności określanej jako bystrość umysłu 

(sagacity)) i dzięki wnioskowaniu umożliwia dowodzenie poprzez właściwe for-

mułowanie i zestawianie sądów. „Możemy więc wyróżnić następujące cztery stop-
nie czynności rozumowej (reason): pierwszym i najwyższym jest wykrywanie 

i znajdowanie prawd; drugim jest prawidłowe i metodyczne zestawianie prawd 

oraz uporządkowanie ich w sposób jasny i właściwy tak, aby ich związek i znacze-

nie można było uchwycić jasno i ławo; trzecim jest postrzeganie związku między 
nimi; czwartym zaś wysnuwanie z nich poprawnych wniosków”4.  

Sama zatem aktywność rozumu – reason – dotyczy kroków dedukcyjnych; 

ponieważ jednak przyjętym przez Locke’a zadaniem jest obrona empirycznych 
nauk eksperymentalnych, polem zdobywania wiedzy jest przede wszystkim un-
derstanding, którego rozpisane na poszczególne etapy operacje ukazują formowa-

nie się doświadczenia, w jego ramach – pojęć empirycznych, możliwość komuni-
kacji za pomocą języka, a wreszcie możliwość tworzenia twierdzeń oraz wysnu-

wania z nich wniosków. W rozumieniu szerokim obejmuje on całokształt operacji 

ludzkiego umysłu – idei zmysłowych i refleksyjnych, a także rezultat ich funkcjo-
nowania: to, co można zrozumieć – w wymiarze indywidualnym i powszechnym. 

                                                             

4 John Locke, Rozważania dotyczące rozumu ludzkiego, tłum. Bolesław Gawęcki (Warszawa: 

PWN, 1955), 414 (ks. IV, rozdz. 17, par. 3, t. 2; dalej jako Locke, Rozważania dotyczące rozumu ludz-
kiego – z podaniem numeru księgi, części i rozdziału oraz strony; księga pierwsza i druga znajdują  się 

w tomie 1, trzecia i czwarta – drugim). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

20 

 

Chociaż bowiem Locke posługuje się pojęciem wiedzy (knowledge), chodzi 

mu o dwie całkowicie różne kwestie. Jedną z nich są podmiotowe warunki pozna-

nia – operacje rozumu oraz poczucie oczywistości towarzyszące pewnym rodza-
jom wiedzy; drugą – wiedza w jej obiektywnym znaczeniu, system obowiązują-

cych twierdzeń. Podjęcie new way of ideas ma charakter propedeutyczny: Rozwa-
żania kończą się planem systemu nauk obejmujących fizykę, praktykę oraz naukę 

o znakach (semeiotiké); na plan pierwszy wysuwa się wymiar indywidualny po-
znania – doświadczenie i rozumienie poszczególnych ludzi i dopiero poprzez 

możliwość komunikacji, zobiektywizowanie poznania do postaci wiedzy. 

W końcu nawet najbardziej oczywiste twierdzenia muszą być oczywiste dla kogoś. 
„Nikt, jak myślę, nie zaprzeczy – pisze Locke – że Newton wie z pewnością, 

iż każde twierdzenie, jakie obecnie w dowolnej chwili czyta w swej książce, jest 

prawdziwe, choćby w chwili obecnej nie uprzytamniał sobie dokładnie podziwu 
godnego łańcucha idei pośrednich, z których pomocą po raz pierwszy odkrył 

prawdziwość tych twierdzeń”5. Partykularny rozum poszczególnych ludzi jest 

zawsze niedoskonały, a jego usterki często przynależą mu z samej jego istoty: to 
kruchość pamięci, większa bądź mniejsza zdolność rozróżniania idei czy stronni-

czość przy ustalaniu znaczenia terminów moralnych, jednak możliwość korygo-

wania sądów dzięki komunikacji z innymi pozwala na przezwyciężenie jego bra-

ków. 
Już po opublikowaniu dzieła, Locke dodał do niego dwa fragmenty, w któ-

rych wskazuje na kolejne aspekty nierozumności: O kojarzeniu idei (R, II, 33), 

a także O entuzjazmie, czy jak zatytułował go polski tłumacz, O uniesieniu uczu-
ciowym (R, IV, 19). Swoistą obronę rozumu zawiera także zaczątek innej części, 

która ostatecznie nie została dołączona do dzieła i nosi tytuł O właściwym kiero-
waniu rozumem. Oba wspomniane rozdziały, dodane dopiero od czwartego wy-
dania Rozważań należy czytać łącznie. W pierwszym z nich Locke stwierdza, że 

„u większości ludzi można dostrzec coś nierozumnego. […] Nie znajdzie się bodaj 

nikt, kto by w mniemaniach, rozumowaniach i postępowaniu innych ludzi nie za-
uważył tego lub owego, co wydawałoby mu się dziwaczne i co istotnie samo przez 

się jest takie”6. Operacje wyobraźni mają udział w budowaniu pojęć empirycz-

nych, a ich powstanie umożliwia przejście na płaszczyznę sądów, na której relacje 

                                                             

5 Tamże, IV, 1, 9, 201. 
6 Tamże, II, 33, 1, 562. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

21 

 

kojarzeniowe ustępują relacjom logicznym. Wskazanie na fakt, że związki koja-

rzeniowe mogą u niektórych ludzi zastąpić powiązania logiczne, wieńczy przed-

stawiony przez Locke’a wykaz błędów rozumu: „Niektóre nasze idee – pisze – po-
zostają pomiędzy sobą w naturalnej zależności wzajemnej i w naturalnym 

związku; ważnym zadaniem i doniosłą pracą naszego rozumu jest wykrywać 

i utrzymywać taki związek między ideami, jaki jest oparty na ich właściwościach”7. 

W przeciwieństwie do takiego „naturalnego” logicznego powiązania między ide-
ami, wiązanie idei idących, jak powiada Locke, „luzem i od siebie niezależnych”8, 

pomiędzy którymi istnieją jedynie związki oparte na asocjacji, można określić 

mianem nierozsądku (unreasonableness), a nawet szaleństwa: nierozsądku – po-
nieważ brak jest racji (reason) ich łączenia ze sobą, szaleństwa – gdy powstała czy 

to z nawyku, czy też mająca podstawy fizjologiczne nierozumność uniemożliwia 

komunikację z innymi ludźmi. Tak czy inaczej, pojedynczy ludzki rozum zawsze 
pozostaje niedoskonały, w codziennym doświadczeniu nierozsądek pozostaje sła-

bością, której każdy w pewnym zakresie podlega, zaś dziedziną przejawiania się 

ludzkiej rozumności jest wiedza. 
Innym rodzajem nierozumności pozostaje entuzjazm, poryw uczuć, w któ-

rym oczywistość prawd rozumu ustępuje oczywistości uczucia. Dlatego u osób, 

u których „usposobienie marzycielskie mieszało się pobożnością”, jak stwierdza 

Locke9, bardzo często uniesienie uczuciowe powoduje, że mniemania brane są za 
głos Boga. „Rozum nie przemawia do tych ludzi – pisze Locke – są oni wyżsi nad 

rozum, widzą światło, które przeniknęło do ich umysłów i mylić się nie mogą”10 

– uniesienie uczuciowe sprawia, że wyobrażenia, obrazy fantazji zyskują oczywi-
stość właściwą wiedzy11. Jak należy to rozumieć? Nie chodzi przecież o oczywi-

                                                             

7 Tamże, II, 33, 5, 564. 
8 Tamże, II, 33, 9, 567. 
9 Tamże, IV, 19, 5, 460. 
10 Tamże, IV, 19, 8, 462. 
11 Locke podkreśla, że granicę pomiędzy twierdzeniami rozumu a prawdami Objawienia wyznacza 

sam rozum: ustala on zarówno prawdopodobieństwo sądów opartych na wierze (oznaczającej przeko-

nanie o prawdziwości świadectwa innych ludzi), a także pozwala sprawdzić, czy sądy religijne, choć po-
nadrozumowe (rozum nie posiada możliwości ich weryfikacji), nie są sprzeczne. „Tak więc, kto usuwa 

rozum, aby zrobić miejsce dla Objawienia, gasi oba światła” (tamże, IV, 19, 4, 460). Na temat tego 

aspektu religijnego racjonalizmu Locke’a, por. Antoni Szwed, Fideizm Kalwina i bunt angielskich racjo-
nalistów (Kęty: Wydawnictwo Marek Derewiecki, 2016), 262 i nast. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

22 

 

stość rozumowania polegającego na wynajdowaniu logicznych związków pomię-

dzy twierdzeniami. Oczywistość, „niewzruszone przeświadczenie” sprawia, że ob-

razy fantazji stają się oczywiste i nieodparte tak, jak nieodparte jest świadectwo 
zmysłów. Świadectwo to – podaje w innym miejscu Locke – wiąże się z nieodpar-

tym poczuciem oczywistości: „Ale myślę, iż mamy tu poczucie oczywistości (evi-
dence), które uwalnia nas od wszelkiego wątpienia; pytam bowiem każdego, czy 

nie uświadamia sobie nieodparcie, że ma inne postrzeżenie, gdy patrzy na słońce 
w ciągu dnia i gdy myśli o nim w nocy; gdy próbuje wermutu lub wącha różę i gdy 

tylko wyobraża sobie (thinks on) ten smak lub zapach. Różnicę pomiędzy ideą, 

ożywioną dzięki pamięci w naszym umyśle, a ideą, która zjawia się w nim aktual-
nie dzięki zmysłom, stwierdzamy tak samo jasno, jak różnicę pomiędzy dwiema 

dowolnymi ideami”12. Różnica pomiędzy dwiema klasami idei, zmysłowych 

i przynależnych myśleniu (czy jak dopowiada polski tłumacz: wyobrażaniu sobie), 
jest – jak twierdzi Locke – nieodparta (invincible) i bardzo widoczna (manifest).  

Pomiędzy pewnością zmysłową i pewnością intuicji zachodzi jednak zasad-

nicza różnica. Otóż w przypadku wiedzy intuicyjnej możliwe jest nie tylko uzna-
nie tożsamości danej idei i odróżnienie jej od innych, ale też dokładne określenie, 

na czym ta różnica polega. Tymczasem trudno o takie wskazanie w przypadku 

wiedzy zmysłowej; różnica pomiędzy danymi zmysłów a wyobrażeniem sama nie 

jest określoną ideą zmysłową. Należałoby zatem uznać, że w terminologii 
Locke’a stan pewności zmysłowej można byłoby określić jako ideę refleksyjną. 

Chodzi w tym przypadku o szerokie znaczenie tego terminu; otóż Locke stwier-

dza, że do idei refleksyjnych zalicza też „pewien rodzaj wzruszeń (passions), jakie 
powstają niekiedy łącznie z tymi działaniami [tj. działaniami umysłu, czyli okre-

ślonymi ideami refleksyjnymi – A.G.], takich jak zadowolenie lub niepokój”13. Co 

prawda o tej idei nie wspomina Locke, gdy podaje wykaz prostych idei refleksyj-
nych (rozpoczynając go od percepcji, a kończąc na abstrahowaniu), jednak ów 

wykaz dotyczy analizy procesów mentalnych prowadzących do budowy pojęć em-

pirycznych, który to wykaz jest niezależny od rozróżnienia pomiędzy treściami 
wewnętrznego myślenia i poczucia oczywistości towarzyszącego danym zmysło-

wym. Z uwag Locke’a można wywnioskować, że uczucia co prawda dynamizują 

funkcjonowanie rozumu, ale same nie są dającymi się uchwycić jego czynnościami 

                                                             

12 Locke, Rozważania dotyczące rozumu ludzkiego, IV, 2, 14, 212. 
13 Tamże, II, 1, 4, 121. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

23 

 

– aktami refleksji. Gdy biorą górę, oddają głos fantazji, której twory zastępują kon-

strukty rozumu: miejsce związków logicznych zajmują luźne skojarzenia. Rozum 

może się bez nich doskonale obyć.  

 

 

Shaftesbury: emotywizm i zmiana w pojmowaniu racjonalności 

 
W 1711 ukazało się pierwsze wydanie wpływowego zbioru pism Shaftes-

bury’ego Characteristics of Men, Manners, Opinions, and Times; ich autora inte-

resowała przede wszystkim moralistyka, filozofia społeczna i estetyka, a poetycki, 
podniosły styl zdradzał upodobanie do literatury pięknej i retoryki. Shaftesbury 

posługiwał się formą dialogu, eseju, jego wypowiedzi przybierały formę solilo-

kwium czy listu, zaś jedyną pracą, która skonstruowana jest w sposób systema-
tyczny, „jak przystało” na rozprawę filozoficzną, jest wczesne An Inquiry conceri-
ning Virtue and Merit. Bez wątpienia Shaftebury’emu często zależało nie tyle na 

systematycznym wykładzie problemów teoriopoznawczych, ile na oddziałaniu na 
uczucia czytelników: zawarty w Moralistach hymn do natury miał zapewne na-

kłonić do podobnego zachwytu odbiorców. Można napotkać u Shaftesbury’ego 

tradycyjne przeciwstawienie rozumu i uczuć, ma ono jednak charakter zasadniczo 

deklaratywny: „Jedyną truciznę dla rozumu jest uczucie – pisze w Sensus Com-
munis – Albowiem jeśli usunie się uczucie, fałszywe rozumowanie można szybko 

skorygować. Jeśli jednak samo wysłuchanie jakichś filozoficznych twierdzeń mia-

łoby wystarczyć do tego, aby pozbyć się uczucia, to jest oczywiste, że trucizna w 
nas już działa, my zaś jesteśmy skutecznie zabezpieczeni przed posłużeniem się 

naszą władzą rozumowania”14. Shaftesbury ma tu na myśli raczej nazbyt silne 

uczucia, które mogą zaburzyć funkcjonowanie rozumu, a nie uczucia w ogóle. 
Działanie rozumu okazuje się tu raczej powierzchnią, pod którą rozgrywa się rze-

czywista aktywność ludzkiego ducha, a jej właściwym żywiołem jest afektywność. 

Jej dokładniejszy opis odnajdujemy we wspomnianym Inquiry, Zgodnie 
z przedstawioną tam wykładnią, człowiek podlega trzem rodzajom pobudzeń 

(affections). Pierwsze z nich to pobudzenia naturalne (natural affections), które 

motywują go do działań nakierowanych na jakiś cel ogólny; drugie, określane mia-

nem pobudzeń prywatnych (private affections) nakierowane są na dobro własne; 
                                                             

14 Anthony Ashley Cooper Shaftesbury, Sensus Communis, p. II, sect. 1; https://oll.liberty-

fund.org/titles/shaftesbury-characteristicks-of-men-manners-opinions-times-vol-1 (dostęp 3.04.2019). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

24 

 

pobudzenia te mają charakter egoistyczny. Wreszcie rodzaj trzeci – pobudzenia 

nienaturalne (unnatural affections) wyznaczają działania nienakierowane na ża-

den cel i nierealizujące żadnego dobra. Ludzki umysł funkcjonuje w stałym napię-
ciu pomiędzy rozmaitymi motywacjami, zaś właściwą jego formą staje się we-

wnętrzna harmonia pobudzeń: dyspozycja, w której dobro własne realizowane jest 

w ramach celu nadrzędnego, natomiast pobudzenia nienaturalne zostają wyelimi-

nowane.  
Każdy inny stan oznacza brak równowagi – zbyt silne pobudzenia naturalne 

każą zapomnieć o dobru własnym, zbyt silne pobudki egoistyczne usuwają w cień 

dobro ogółu – rodziny, społeczeństwa, czy wreszcie rodzaju ludzkiego. Skoro jed-
nak ostatecznie dobro własne można zrealizować jedynie w ramach dobra wyż-

szego rzędu, okazuje się, że podążanie za pobudkami jedynie egoistycznymi jest 

równoznaczne z realizacją chwilowych zmiennych pragnień, a działaniom brak 
jest konsekwencji. Całkowity egoizm wydaje człowieka na pastwę pobudzeń nie-

naturalnych. Przeciwieństwo rozumu i uczuć nie oznacza dla Shaftesbury’ego 

przeciwstawienia dwóch odrębnych władz umysłu, co raczej dwa przeciwległe 
stany jego „wewnętrznej formy”. Ludzka rozumność oznacza dyspozycję do wła-

ściwego pojmowania dobra własnego i realizowania go w ramach tworzonej wraz 

z innymi społeczności. Stąd Shaftesbury pisze o „uporządkowanych afektach, 

wielkodusznych myślach, zawiadującym wszystkim rozumie”15 czy o „umyśle 
podległym rozumowi, temperamencie wypełnionym miłością bliźnich i natural-

nym afektem, trwałej przyjaźni, całkowitej otwartości, życzliwości, dobroci”16. Ro-

zum nie jest przeciwieństwem uczuć, ale sposobem ich porządkowania. „Trucizną 
dla rozumu” nie są uczucia jako takie, ale ich nadmiar, a nawet i nie to, skoro także 

entuzjazm może być dobrym „rozumnym zachwytem i uniesieniem”17 wzbudzo-

nym przez piękno natury. Opozycja rozumu i uczuć przyjmuje u Shaftesbury’ego 
odmienny kształt niż u Locke’a. Co prawda podobnie jak autor Rozważań Sha-

ftesbury podkreśla, że rozumność pozwala pogodzić doświadczenia jednostki ze 

sferą ogólności, ma jednak na uwadze rozum praktyczny, a nie teoretyczny, cho-
dzi mu bowiem ostatecznie o wykształcenie pewnej postawy wewnętrznej mającej 

                                                             

15 Tenże, Moraliści, w: tenże, List o entuzjazmie; Moraliści, tłum. Adam Grzeliński (Toruń: Wy-

dawnictwo Naukowe UMK, 2007), 188. 
16 Tamże, 185. 
17 Tamże, 167. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

25 

 

także charakter moralny. Czynnikiem motywującym ludzkie działania są tu po-

budzenia, których wpływ doświadczany jest w postaci uczuć. 

 

 

Locke, Hume i rozumność 

 

Uczynienie z doświadczenia punktu wyjścia poznania, pozwala Locke’owi 
przezwyciężyć substancjalny dualizm: postulowane przez Descartesa rzeczy roz-

ciągłe dostępne są za pośrednictwem idei zmysłowych, rzecz myśląca – poszcze-

gólnych aktów refleksji. O ile w tradycyjnym ujęciu substancja może z definicji 
istnieć samodzielnie i niezależnie od innej substancji18, o tyle dla Locke’a jej re-

prezentacja stanowi jedynie pewien aspekt doświadczenia: doświadczenie zmy-

słowe dane jest właśnie jako treść percepcji, pierwszej idei refleksyjnej. Niczym 
awers i rewers jednej monety, zmysłowa odbiorczość i refleksyjność nie tylko od-

syłają do dwóch różnych substancji, ale przede wszystkim stanowią dwa aspekty 

(funkcje19) jednego procesu poznawczego, które można rozdzielić jedynie kon-
ceptualnie. Wyodrębnienie refleksyjności pozwala na zarysowanie granicy pomię-

dzy tym, co przedmiotowe (treści zmysłowe) i podmiotowe (akty refleksji). To za-

rysowanie zyskuje jednak szczegółową treść, gdy sama aktywność refleksyjna zo-

staje przedstawiona jako zbiór idei. Posłużmy się metaforą Locke’a20: spojrzenie 
umysłu odwraca się od świata do wewnątrz w tym sensie, że przedmiotem do-

świadczenia czyni się tu już nie tylko świat zewnętrzny (jak miało to miejsce w 

przypadku poprzedników Locke’a: przyrodnika Roberta Boyle’a i lekarza Tho-
masa Sydenhama), ale treści myślenia. Zostają one ponadto zobiektywizowane: 

poddane analizie myślenie okazuje się zbiorem przedmiotów, pomiędzy którymi 

można wyodrębnić elementy najprostsze (akty percepcji, kontemplacji, porówny-
wania i inne). Tak oto umysł przejawia się samemu sobie „odsuniętemu na pewną 

                                                             

18 René Descartes, Medytacje o pierwszej filozofii, t. 1, tłum. Maria i Kazimierz Ajdukiewiczowie 

(Warszawa: PWN, 1958), 58. 
19 Na temat różnicy pomiędzy metafizycznym i krytycznym pojęciem substancji por. Ernst Cassi-

rer, Substancja i funkcja: badania nad podstawowymi problemami krytyki poznania, tłum. Przemysław 

Parszutowicz (Kęty: Wydawnictwo Marek Derewiecki, 2008), 270–303. 
20 „Umysł, podobnie jak oko, umożliwiając nam widzenie i postrzeganie wszelkich innych rzeczy, 

sam siebie nie dostrzega: toteż niemało potrzeba umiejętności i trudu, aby, odsunąwszy go na pewną 

odległość, uczynić zeń własny jego przedmiot badania” (Locke, Rozważania dotyczące rozumu ludz-
kiego, I, 1, 1, 23). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

26 

 

odległość” jedynie w postaci uprzedmiotowionej – swych własnych zobiektywizo-

wanych aktów. Percepcja, pierwsza idea refleksyjna, towarzyszy wszelkim przed-

miotom doświadczenia (od pierwotnego niezróżnicowanego doświadczenia po 
przedmioty pojęć empirycznych); jej bierności przeciwstawia się aktywność woli-

cjonalna, która pozwala nakierować uwagę na wybrane części doświadczenia21. 

Rozważania pisane są z perspektywy efektów działania ludzkiego umysłu, 

a ich zadaniem jest historyczna rekonstrukcja powstania wiedzy. Rekonstrukcja 
ta pozwala wskazać na etapy powstania obiektywnej wiedzy, którymi są: doświad-

czenie, tworzenie dzięki czynnościom intelektualnym pojęć empirycznych, moż-

liwość językowej komunikacji, a wreszcie budowa sądów i rozumowanie za ich 
pomocą. „Prosta, historyczna metoda”, o której wspomina Locke22, pozwala na 

rekonstrukcję stopniowego różnicowania się doświadczenia od prostej percepcji 

po konstytuowanie się rozumu. „Kto zaś zważy, że noworodki większą część dnia 
i nocy spędzają we śnie i rzadko budzą się z innego powodu, jak dlatego, że głód 

wzywa je do piersi albo jakiś ból (najbardziej dokuczliwe z wrażeń zmysłowych) 

czy też inna gwałtowna impresja cielesna zmusza duszę, by ją postrzegła i zwróciła 
ku niej swą uwagę; kto, powiadam, to zważy, ten znajdzie rację, by uznać, że płód 

w łonie matki mało się różni od rośliny, żyjąc tam bez postrzeżeń i myśli […]”23. 

„Przyglądając się dziecku od chwili jego narodzenia i obserwując zmiany, jakie 

sprowadza czas – powiada Locke – przekonacie się, że w miarę jak zmysły dostar-
czają duszy coraz więcej idei, coraz bardziej budzi się w niej świadomość […]. Tak 

więc możemy obserwować, jak dusza stopniowo doskonali te władze i postępuje 

w ćwiczeniu innych zdolności – rozszerzania, łączenia i odrywania idei, rozumo-
wania, posługującego się nimi, i zastanawia się nad nimi […]”24. Na wczesnym 

etapie rozwoju świadomości nie istnieje jeszcze rozum, jest tylko doświadczenie. 

Jednakże różnicowaniu się doświadczenia towarzyszą również kolejne akty reflek-
syjności. Pamięć nie tylko utrwala to, co wcześniej doświadczone, lecz pozwala 

również odróżnić wspomnienie od aktualnie doświadczanej treści, porównywanie 

i abstrahowanie pozwalają wyodrębnić proste idee zmysłowe, ale także lepiej prze-
niknąć poszczególne operacje understanding. Jeśli zatem przez understanding 

                                                             

21 Por. tamże, II, 19, 1, 307. 
22 Tamże, I, 1, 2, 24. 
23 Tamże, II, I, 21, 138. 
24 Tamże, II, I, 21, 138. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

27 

 

mielibyśmy rozumieć ogół zobiektywizowanych aktów myślenia, jego wstępnym 

etapem warunkiem jest refleksyjność.  

Przywołajmy raz jeszcze uwagę Locke’a dotycząca refleksyjności: „ze-
wnętrzne rzeczy materialne, jako przedmioty zmysłowego wrażenia lub czucia 

(sensation), oraz czynności w obrębie naszych umysłów, jako przedmioty reflek-

sji, to w moim rozumieniu jedyne dwa źródła, z których biorą początek nasze idee. 

Wyrażenia »czynności« (operations) używam tu w znaczeniu szerokim, obejmu-
jącym nie tylko działania nad ideami, ale także pewien rodzaj wzruszeń (passions), 

jakie powstają niekiedy łącznie z tymi działaniami, takich, jak zadowolenie lub 

niepokój, związanych z jakąś myślą”25. Analizując aktywność wolicjonalną, Locke 
wspomina, że powodem działań celowych jest porównanie doświadczenia obec-

nego z wyobrażeniem innego stanu i niepokój, który wynika z uświadomienia so-

bie niedostatków sytuacji obecnej. Aktualny stan człowieka jest zawsze dyna-
miczny, co przejawia się w ciągłym napięciu pomiędzy sytuacją obecną a oczeki-

waną, ujawniającym się w niepokoju (uneasiness); gdyby tak nie było, nie byłoby 

potrzeby zmiany owego stanu: uczucia nie pobudzałyby woli do działania. Dla 
Locke’a świadomy akt woli oznacza zatem w pierwszym rzędzie ukierunkowanie 

uwagi na wybrany fragment rozciągającego się na wspomnienie przeszłości i wy-

obrażenie przyszłości doświadczenia. Jeśli porównanie stanu aktualnego z tym, 

który może być pożądany, powoduje pojawienie się niepokoju, umysł zostaje wy-
trącony z równowagi, co bezpośrednio motywuje człowieka do działania.  

Na czym zatem polega różnica pomiędzy ujęciem stosunku rozumu i uczuć 

przez Locke’a i Hume’a? Przede wszystkim zauważmy, że zarówno Locke jak 
i Hume analizują powstawanie pojęć na podstawie materiału doświadczenia. Obaj 

także rozróżniają dwie funkcje rozumu, understanding i reason; pierwsza odpo-

wiada za budowę pojęć empirycznych (współujmowanie treści doświadczenia), 
druga umożliwia wydawanie sądów. Dla Locke’a wyodrębnienie pewnego frag-

mentu doświadczenia jest wynikiem działania nakierowującej nań uwagę woli 

oraz kolejnych aktów refleksji, które pozwalają na uformowanie pojęcia (poprzez 
pamięć, porównywanie, abstrahowanie, nadawanie nazwy). Rozumowanie zaś 

dotyczy związków pomiędzy ideami: „nazywamy to wnioskowaniem lub wysnu-

waniem wniosków. Polega ono jedynie na postrzeganiu związku, jaki istnieje mię-

dzy ideami na każdym stopniu dedukcji, przez co umysł uprzytamnia sobie albo 

                                                             

25 Tamże, II, 1, 4, 121. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

28 

 

niewątpliwą zgodność czy niezgodność dwu idei, jak w dowodzie doprowadzają-

cym do wiedzy pewnej; albo też widzi prawdopodobny związek idei, ze względu 

na który przyjmuje coś za prawdę, czy też odrzuca, jak to czyni, gdy tworzy sobie 
pewną opinię o jakiejś rzeczy”26. 

Zarówno w tym fragmencie, jak i wielu innych, Locke stwierdza, że działanie 

rozumu sprowadza się do postrzegania związków pomiędzy ideami. Postrzeganie 

jest stanem biernym, przyjmowaniem tego, co rozumowi zjawia się jako dane: 
„w samym czystym postrzeganiu – czytamy – umysł pozostaje przeważnie tylko 

bierny i nie może uniknąć doznawania tego, czego doznaje”27. Aktywność umysłu 

sprowadza się zatem jedynie do rozważenia czegoś „z pewnym stopniem uwagi 
zależnej od woli”28 – koncentracji uwagi, pod której czujnym okiem pewna treść 

się ujawnia w sposób zasadniczo bierny. Obraz ten może być jednak zmącony 

przez uczucia – postrzeganie umysłu dotyczy wówczas treści, które normalnie po-
wiązanie by nie były.  

Podobnie jak Locke, Hume również rozróżnia dwa rodzaje sądów, pewnych 

oraz prawdopodobnych. Pierwszy z nich dotyczy relacji pomiędzy ideami, drugi 
– sądów o „faktach i istnieniu”29. W pierwszym przypadku sąd oparty jest na za-

sadzie sprzeczności, w drugim na rozumowaniu prawdopodobnym. Rozpatrzmy 

oba te przypadki. Gdy porównywane są dwa pojęcia, reason musi odwołać się do 

understanding, aby zrozumieć te pojęcia, podstawiając pod nie odpowiednie idee. 
Przykładem wiedzy pewnej jest arytmetyka operująca na naoczności przestrzeni 

– w odniesieniu do idei czasu i przestrzeni „cokolwiek wydaje się (appears) nie-

możliwe i sprzeczne przy porównywaniu tych idei, to musi być rzeczywiście nie-
możliwe i sprzeczne, i od tej konsekwencji nie można się obronić ani przed nią 

wymknąć”30. Sąd, będący rodzajem pojmowania (conceiving) możliwy jest dzięki 

współujmowaniu pewnych percepcji, potwierdzonych o tyle, o ile umysł rozumie 
znaczenie użytych pojęć. Sprzeczność jest dla umysłu zawieszeniem sądu, gdy nie-

możliwe jest współujmowanie percepcji zgodnie z zasadą wyznaczoną przez rea-

                                                             

26 Tamże, IV, 17, 2, 413. 
27 Tamże, II, 9, 1, 178. 
28 Tamże. 
29 David Hume, Badania dotyczące rozumu ludzkiego, tłum. Jan Łukasiewicz i Kazimierz Twar-

dowski (Warszawa: PWN, 1977), 33.  
30 Tenże, Traktat o naturze ludzkiej, I, II, 2, 48. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

29 

 

son, który napotyka pewne połączenie pojęć. Propozycja ta „sprawdzana” jest na-

stępnie przez understanding, do którego należy ostateczny werdykt. Cała proce-

dura ma również swój wymiar afektywny: „to, co idzie po linii naszych skłonności 
przyrodzonych (natural propensities), albo wewnątrz nas zbiega się z ich tenden-

cjami, to z pewnością daje wyraźną przyjemność”31. Gdy zachodzi sprzeczność, 

tak jak pomiędzy pojęciem identyczności podobnych do siebie percepcji, a ich 

przerywanym istnieniem w orzekaniu identyczności przedmiotów zewnętrznych, 
„umysł musi czuć się nieswojo i będzie całkiem naturalnie szukał wyzwolenia 

z tego uczucia”32. Sąd polegający na połączeniu idei (wyobraźni) w pojęciu (dzięki 

understanding) i wykazaniu związków pomiędzy pojęciami (dzięki reason) jest 
źródłem przyjemności jako zgodny ze „skłonnościami”, zaś doświadczenie może 

w ogóle mieć miejsce dzięki związaniu kolejnych funkcji doświadczenia – zmysło-

wości, wyobraźni, understanding i reason. W przeciwnym wypadku understan-
ding nie odnajduje właściwych idei, które umożliwiałyby wydanie sądu, poszcze-

gólne funkcje doświadczenia nie zostają zespolone, zaś właściwe funkcjonowanie 

umysłu zostaje niejako zawieszone. 
Drugi rodzaj rozumowania, określony jako rozumowanie prawdopodobne, 

dotyczy faktów i istnienia. Idee i impresje wyobraźni, zmysłów i pamięci tworzą 

„rodzaj systemu, który obejmuje wszystko, co, jak sobie przypominamy, było kie-

dyś dane bezpośrednio bądź naszej percepcji wewnętrznej, bądź naszym zmysłom, 
[…] lecz umysł tu się nie zatrzymuje. Znajdując bowiem, że z tym systemem per-

cepcji wiąże się inny przez nawyk lub, jeśli chcecie, przez stosunek przyczyny 

i skutku [...], tworzy z nich nowy system, któremu daje dostojny tytuł realności. 
Pierwszy z tych systemów jest przedmiotem pamięci i zmysłów, drugi jest przed-

miotem sądu”33. Pojęcie „realności” obejmuje niezależne w stosunku do umysłu 

istnienie przedmiotów „zewnętrznych”. Sąd dotyczący faktów musi respektować 
zasadę sprzeczności, która jest jego warunkiem koniecznym, choć niewystarcza-

jącym, bowiem musi on być uzupełniony przez przeświadczenie o istnieniu real-

ności przedmiotów. W tej procedurze wszystkie funkcje doświadczenia również 
zostają zespolone: świat, jaki przedstawia się umysłowi, musi tworzyć spójną ca-

łość, rzeczy, zsyntezowane przez wyobraźnię z jej przedmiotów, stanowią system 

                                                             

31 Tamże, I, IV, 2, 269. 
32 Tamże. 
33 Tamże, I, III, 9, 145. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

30 

 

doświadczenia, pomiędzy którego elementami można wskazać zrozumiałe 

związki (np. w oparciu o relacje czasowo-przestrzenne i przyczynowo-skutkowe). 

 
 

Rozum i uczucia 

 

Dokonana przez Hume’a radykalizacja programu Locke’a sprowadza się do 
dwóch zasadniczych kwestii. Po pierwsze, Hume dokładniej niż jego poprzednik 

analizuje udział poszczególnych funkcji doświadczenia. O ile Locke wskazuje na 

poszczególne akty refleksji – czynności umysłu – o tyle Hume analizuje udział po-
szczególnych funkcji doświadczenia: zmysłowości, wyobraźni, understanding i re-
ason. Taki opis powoduje zasadniczą zmianę pojęcia refleksyjności. Dla Locke’a 

oznacza ona aktywność umysłu, który obiektywizuje swoje czynności i ujmuje je 
jako pojęcia odpowiadające poszczególnym prostym aktom. Tymczasem Hume 

utożsamia refleksyjność z afektywnością: impresje refleksyjne to szeroko rozu-

miane uczucia. Pierwsza zatem różnica dotyczy przyjęcia innej perspektywy, 
w której „warstwowe” ujęcie poszczególnych funkcji doświadczenia pozwala na 

dokładniejszy opis wyobraźni34, w tym – przedstawienie roli uczuć. „To, co za-

zwyczaj rozumiemy przez uczucie, jest gwałtowną i łatwo dostrzegalną emocją 

umysłu, która powstaje, gdy zjawia się przed nim jakieś dobro, jakieś zło lub jakaś 
rzecz, która dzięki przyrodzonej strukturze naszych władz jest szczególnie zdolna 

budzić jakieś pragnienie. Przez rozum (reason) rozumiemy poruszenia we-

wnętrzne tego samego rodzaju co uczucia, ale takie, które działają bardziej spo-
kojnie i które nie wywołują żadnych wstrząsów w naszym usposobieniu – ten spo-

kojny charakter tych przeżyć prowadzi do tego, że popełniamy błąd, co się ich 

tyczy, i że uważamy, iż są tylko konkluzjami naszych władz intelektualnych”35. 
Uczucia nie stanowią części umysłu odrębnej od rozumu, ale jego składową. O ile 

bowiem dla Locke’a wyodrębnianie części doświadczenia jest wynikiem aktywno-

ści wolicjonalnej umysłu, o tyle dla Hume’a czynnikiem dynamizującym doświad-
czenie jest nie wola, ale uczucia. Niepowątpiewalny dla Locke’a fakt istnienia ludz-

kiego umysłu obdarzonego aktywną wolą Hume uznałby zapewne za pozostałość 

                                                             

34 Niektórzy komentatorzy zwracają uwagę na fakt, że Hume’owski opis understanding jest w isto-

cie opisem wyobraźni (por. Don Garrett, Cognition and Commitment in Hume’s Philosophy (New 

York, Oxford: Oxford University Press, 1997), 29). 
35 Hume, Traktat o naturze ludzkiej, II, III, 8, 511. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

31 

 

wcześniejszej metafizyki. Oto zatem drugi aspekt wspomnianego radykalizmu: 

Locke’owska new way of ideas co prawda czyni punktem wyjścia same treści do-

świadczenia, ale nie problematyzuje faktu istnienia przedmiotów metafizyki: wła-
snego „ja”, innych ludzi, ciał czy Boga. Chociaż poznanie owych przedmiotów 

możliwe jest dzięki doświadczeniu, to nie staje się ono podstawą możliwości 

stwierdzenia ich istnienia, jak u Hume’a. Szkocki filozof nie tylko dokonuje 

w punkcie wyjścia radykalnego zawieszenia wszelkich sądów egzystencjalnych, ale 
także analizuje, jakie obecne w samym doświadczeniu elementy decydują o uzna-

niu istnienia czegokolwiek, co stanowiłoby podstawę owego doświadczenia. 

Czynnikiem tym są dlań uczucia.  
Przykładu dostarczają analizy Hume’a dotyczące ludzkiej podmiotowości. 

Rozbiór doświadczenia zmysłowego oraz operacji dokonywanych przez ludzki 

umysł w celu uzyskania potwierdzenia istnienia substancji myślącej definitywnie 
zawodzą. Tożsamość osobowa okazuje się płynna, umysł nie jest niczym więcej 

niż „teatrem pewnego rodzaju”, w którym zawartość pamięci jest każdorazowo 

reinterpretowana i ostatecznie nie możemy się w niej doszukać żadnej stałej treści, 
impresji własnego „ja”, które poświadczałoby istnienie substancjalnego pod-

miotu. O ile Locke zadowala się stwierdzeniem oczywistości własnego istnienia, 

zaś doświadczenie jest podstawą budowania tożsamości osobowej, o tyle pytanie 

stawiane przez Hume’a dotyczy właśnie źródeł owej oczywistości: dlaczego w do-
świadczeniu, które w stanie pierwotnym jest proste i niezróżnicowane (co, jak wi-

dzieliśmy, zauważał już Locke), dochodzi do polaryzacji, dzięki której pewne tre-

ści są z tak całkowitą oczywistością traktowane jako subiektywne, inne zaś – za 
obiektywne? Skąd pomimo fiaska analiz, które miały doprowadzić do wykazania 

istnienia impresji własnego „ja”, skłonność do tego, aby przyjmować istnienie 

własnego „ja”, odrębnego od innych ludzi i od rzeczy? „Ażeby odpowiedzieć na to 
pytanie, musimy rozróżnić tożsamość osobistą, co się tyczy naszej myśli czy wy-

obraźni, i tożsamość, co się tyczy naszych wzruszeń czy zainteresowań własnym 

ja”36 – pisze Hume, kierując uwagę czytelników Traktatu na problematykę uczuć. 
Oto uczucia – Hume nazywa je uczuciami bezpośrednimi – takie jak strach czy 

nadzieja, każą odnosić się do przyszłych doświadczeń jako doświadczeń naszych 

pomimo tego, że umysł będzie stanowił już inny i de facto nietożsamy z obecnym 

„teatr pewnego rodzaju”. Z kolei uczucia pośrednie – miłość, nienawiść, duma, 

                                                             

36 Tamże, I, IV, 6, 331.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

32 

 

pokora i inne – kiedy są odczuwane, czynią nieuniknionym przyjęcie istnienia in-

nych ludzi, ale zarazem uzmysławiają nasze własne istnienie, jako osób wchodzą-

cych w relacje z innymi. Wreszcie jeszcze inna klasa uczuć – uczucia łagodne – 
oznaczają aprobatę czy dezaprobatę moralną czy estetyczną, jednocześnie pozwa-

lając nam myśleć o samych sobie jako osobach oceniających postepowanie innych 

bądź będących przedmiotem ich oceny.  

Znaczącą rolę w dokonującej się zmianie pomiędzy wspomnianymi stanowi-
skami odkrywa emotywizm Shaftesbury’ego, którego recepcja przez Hume’a do-

konała się za pośrednictwem pism Francisa Hutchesona37. Autor Characteristics 
zgadza się z opisem refleksyjności przedstawionym przez Locke’a, jednak 
w przedstawionym przezeń opisie funkcjonowania umysłu pierwszoplanową rolę 

odgrywają afekty i uczucia. „Uznać należy, że istota takiej jak człowiek, która 

dzięki kolejnym stopniom refleksji zdobyła ową zdolność, którą nazywamy rozu-
mem i intelektem, używając owej władzy rozumowania, musi dzięki refleksji zda-

wać sobie sprawę z tego, co w nim się dzieje, jak również z afektów czy woli 

– krótko mówiąc, ze wszystkiego, co odnosi się do jego charakteru, postępowania 
czy zachowania pośród podobnych mu istot i w społeczności”38. Owo „zdawanie 

sobie sprawy z tego, co się dzieje w umyśle” jest równoznaczne z refleksyjnością 

– uprzedmiotowieniem zmian w obrębie doświadczenia oraz wskazaniem na kie-

runki owych zmian. Czynnikiem aktywizującym doświadczenie są dla Shaftes-
bury’ego afekty, pojmowane jako instynktowne pobudki do działania, wtórnie 

przejawiające się w postaci uczuć39. Zdając sobie sprawę „z tego, co się dzieje w jej 
                                                             

37 Norma Kemp Smith, The Philosophy of David Hume: A Critical Study of Its Origins and Cen-
tral Doctrine (London: Macmillan, 1941), 18–19. 

38 Anthony Ashley Cooper Shaftesbury, An Inquiry Concerning Virtue and Merit, part II, sect. 1 

https://oll.libertyfund.org/titles/shaftesbury-characteristicks-of-men-manners-opinions-times-vol-2 

(dostęp 23.04.2019). 
39 Taka interpretacja podkreśla stoickie elementy w filozofii Shaftesbury’ego, będące celem póź-

niejszej krytyki. Otóż teleologizm Shaftesbury’ego, postulującego wzajemne powiązanie wszystkich rze-

czy w naturze, przeniesiony na grunt ludzkiej społeczności, każe widzieć jednostkę jako część całości 

ogólnoludzkiej. Oparte na współodczuwaniu z innymi więzi powodują, że wewnętrzna postawa jed-

nostki współkształtowana jest przez innych – aprobata ze strony innych wzmacnia postawę altrui-

styczną, natomiast dezaprobata postępków egoistycznych może powodować korektę postępowania. 

Oczywisty zarzut, który należy w tym przypadku zgłosić brzmi następująco: skoro aprobata ze strony 
innych sprawia, że jednostka utwierdza się w swym prawym postępowaniu, pojawia się pytanie, czy to 

przysłowiowa „cnota w łachmanach” pozostanie cnotą, tj. czy bez takiego wsparcia z zewnątrz (a nawet 

przeciwko płynącym z zewnątrz naciskom), jednostka nadal będzie postępować cnotliwie. Ideałem Sha-

ftesbury’ego jest właśnie taka niewzruszona postawa „heroicznej cnoty”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

33 

 

umyśle” jednostka uzmysławia sobie również więzi łączące ją z innymi na zasadzie 

powiązania różnych celów, przy czym całość powiązań ma charakter dynamiczny. 

W ten sposób teleologizm Shaftesbury’ego łączy w sobie metafizykę natury poj-
mowanej jako ogół powiązanych wzajemną sympatią rzeczy i świat człowieka 

z jego analogicznymi więziami sympatii. Radykalnie empirystyczne stanowisko 

Hume’a każe mu odrzucić Shaftesburiańską metafizykę. Relacje pomiędzy czło-

wiekiem a światem – zarówno tym, który wypełniają rzeczy składające się na przy-
rodę, jak i świata ludzkiego, zamieszkiwanego przez osoby, opisywane są przezeń 

od strony samego doświadczenia. Jego afektywny wymiar pozwala uznać pewne 

treści za obiektywne, odsyłające do rzeczy i osób. Tym, co łączy obie koncepcje, 
jest jednak dostrzeżenie, że afektywność stanowi nieusuwalny aspekt doświadcze-

nia. Ma to szczególne znaczenie dla wydawania ocen moralnych i estetycznych. 

Rozum pozwala sprawdzić, czy spełnione zostają warunki ich obiektywności. Sha-
ftesbury zgadza się z poglądem Locke’a, że rozumność rozwija się w społecznym 

funkcjonowaniu człowieka, co każe mu głosić hasła wolności intelektualnej, swo-

body wypowiedzi, dowcipu i humoru, „albowiem bez dowcipu i humoru trudno 
rozstrzygnąć i udowodnić, czy mamy do czynienia z rozumem”. Konsekwentnie, 

rozumność oznacza dlań celowość i stałość postępowania oraz bezstronność ocen 

– nie przeciwstawia się ona uczuciom, ale koryguje je. Analogicznie, to co zwykle 

ujmuje się jako walkę rozumu i uczuć, okazuje się dla Hume’a napięciem pomię-
dzy dwoma rodzajami tych ostatnich – uczuć spokojnych i gwałtownych. O spe-

cyfice tych pierwszych świadczy ich względna stałość wyznaczająca kierunek dzia-

łań człowieka, a także potwierdzone przez rozum warunki bezstronności wyda-
wanych przez człowieka sądów. 

 

 

Bibliografia 
 

Cassirer, Ernst. Substancja i funkcja: badania nad podstawowymi problemami krytyki pozna-
nia. Tłum. Przemysław Parszutowicz. Kęty: Wydawnictwo Marek Derewiecki, 2008. 

Descartes, René. Medytacje o pierwszej filozofii. Tłum. Maria i Kazimierz Ajdukiewiczowie. 

Warszawa: PWN, 1958. 
Garrett, Don. Cognition and Commitment in Hume’s Philosophy. New York, Oxford: Oxford 

University Press, 1997. 
Grzeliński, Adam. „Locke on Experience and Notions.” Studia z Historii Filozofii 8, nr 3 (2017): 

81–93. DOI: 10.12775/szhf.2017.033. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

34 

 

Hume, David. Badania dotyczące rozumu ludzkiego. Tłum. Jan Łukasiewicz, Kazimierz Twar-

dowski. Warszawa: PWN, 1977. 
Hume, David. Traktat o naturze ludzkiej. Tłum. Czesław Znamierowski. Warszawa: Fundacja 

Aletheia, 2005. 
Kemp Smith, Norman. The Philosophy of David Hume: A Critical Study of Its Origins and 

Central Doctrine. London: Macmillan, 1941. 
Locke, John, Rozważania dotyczące rozumu ludzkiego. Tłum. Bolesław Gawęcki. Warszawa: 

PWN, 1955. 
Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper. An Inquiry Concerning Virtue and Merit;  

https://oll.libertyfund.org/titles/shaftesbury-characteristicks-of-men-manners-opin-

ions-times-vol-2. (dostęp 23.04.2019). 
Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper. List o entuzjazmie. Moraliści. Tłum. Adam Grzeliński. 

Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2007. 
Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper. Sensus Communis;  https://oll.libertyfund.org/ti-

tles/shaftesbury-characteristicks-of-men-manners-opinions-times-vol-1 (dostęp 
23.04.2019). 

Szwed, Antoni. Fideizm Kalwina i bunt angielskich racjonalistów. Kęty: Wydawnictwo Marek 
Derewiecki, 2016. 

 
 

 

 
Summary 

 

Human understanding and affectivity  
– John Locke’s and David Hume’s positions 

 
The author elaborates on David Hume’s evolution in the perception of human under-

standing differing in effect from that represented earlier by John Locke. Historically speaking, 
it was the 1st Earl of Shaftesbury who came up with the new approach stressing the role of 

human affectivity. His theory influenced Hume via Francis Hutcheson’s writings. The author 
also draws a comparison between Locke’s and Hume’s positions on relations between the ra-

tional and affective aspects of experience and the functioning of human mind. Hume’s anti-
metaphysical and more radical empirical position highlights the diverse relations between 
the two aspects. 

 
Keywords: John Locke, Shaftesbury, David Hume, understanding, reason, passions, af-

fections 
 

 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33



Adam Grzeliński, Ludzki rozum i afektywność …  

 

35 

 

Zusammenfassung 

 

Menschlicher Verstand und Affektivität  

– Positionen von John Locke und David Hume 
 

Der Artikel rekonstruiert den Wechsel in der Auffassung des Verstandes, der sich im Ent-
wurf von David Hume gegenüber dem früheren Standpunkt von John Locke vollzogen hat. 

Der Urheber des neuen Standpunktes, der die Rolle der menschlichen Affektivität betonte, war 
historisch gesehen Shaftesbury, der auf Hume durch die Vermittlung von Francis Hutcheson 

einwirkte. Das zweite Ziel des Artikels ist der Vergleich der Standpunkte von Locke und Hume 
bezüglich der Auffassung von Beziehungen zwischen dem verstandesmässigen und dem affek-

tiven Aspekt der Erfahrung und dem Funktionieren des Geistes. Der antimetaphysische und ra-
dikalere Standpunkt von Hume ermöglicht das Aufzeigen von vielfältigen Verbindungen zwi-

schen diesen Aspekten. 
 

Schlüsselworte: John Locke, Shaftesbury, David Hume, understanding, reason, Gefühle, 
Anreiz 

 

 
 

Information about Author: 

 
ADAM GRZELIŃSKI, Professor Dr. Habil., Institute of Philosophy, Nicolaus Copernicus Uni-

versity in Toruń, Poland; address for correspondence: Instytut Filozofii UMK, ul. Fosa Staromiejska 1a, 

PL 87–100 Toruń; e-mail: grzelinski@wp.pl 

 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 11:55:33

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

