
 

101 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 23/2017 

 

 

Recenzja: 
Thomas Luckmann, Niewidzialna religia. Problem religii  

w nowoczesnym społeczeństwie, tłum. Lucjan Bluszcz, wyd. III,  

Kraków: Zakład Wydawniczy NOMOS, 2011, ss. 224 

 

Anna Żeligowska  
1https://orcid.org/0000-0002-6252-2766  

 

Thomas Luckmann (1927–2016), socjolog o korzeniach niemiecko-słoweń-

skich, reprezentujący założoną przez Alfreda Schütza szkołę socjologii zoriento-

wanej fenomenologicznie, niemałą część swej aktywności naukową poświęcił pro-
blematyce religii. Jego najważniejszym i najbardziej cenionym osiągnięciem w tej 

dziedzinie jest książka Niewidzialna religia. Problem religii we współczesnym spo-
łeczeństwie, której pierwsze wydanie amerykańsko-angielskie (The Invisible Reli-
gion. The Problem of Religion in Modern Society, MacMillan Publishing Com-

pany) ukazało się w 1967 roku. Dzieło to okazało się kamieniem milowym w ba-

daniach z zakresu szeroko pojętego religioznawstwa. W socjologii religii zyskało 
rangę pozycji klasycznej, zainspirowało do dyskusji także filozofów i teologów. 

Sprawiło, że zachwiała się wiara uczonych w powszechny i nieodwracalny proces 

odchodzenia od religii (sekularyzację).  
Autor wprawdzie nie definiuje wprost tytułowego fenomenu, ale przywo-

łując i opisując nowe formy religijności, formułuje jego koncepcję funkcjonali-

styczną. Zakłada w swojej pracy, że problem jednostkowego istnienia także w spo-
łeczeństwie nowoczesnym jest problemem „religijnym”. Jest bowiem problemem 

dotyczącym poszukiwania tożsamości, zrozumienia losu osoby w strukturze no-

                                                             

1ANNA ŻELIGOWSKA, doktorantka na Wydziale Filozofii i Socjologii UMCS; adres do kore-

spondencji: Instytut Filozofii UMCS, Pl. M. Curie-Skłodowskiej 4, 20–031 Lublin; e-mail: anna.zeligow-

ska@gmail.com 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 23:15:48



Anna Żeligowska, Recenzja: Thomas Luckmann, Niewidzialna religia. 

102 

 

woczesnego społeczeństwa. Luckmann podtrzymuje w swojej książce funkcjona-

listyczną tezę, że religie są podstawą stabilizacji i organizacji społeczeństw. I cho-

ciaż podlegają procesowi zmian, ich wykluczenie mogłoby doprowadzić do de-
strukcji każdą społeczność. Najważniejszym teoretycznym osiągnięciem książki 

jest teza o prywatyzacji religii, w myśl której religia nie znika z życia społecznego, 

ale staje się – przede wszystkim jako wartość – niepubliczna, prywatna, więc (dla 
cudzych oczu) niewidzialna. 

Książka podzielona jest na siedem rozdziałów, zatytułowanych następująco: 

Religia, Kościół i socjologia, Religia zorientowana kościelnie na marginesie nowo-
czesnego społeczeństwa, Antropologiczne uwarunkowanie religii, Społeczne 
formy religii, Religijność indywidualna, Religijność a tożsamość jednostki w no-
woczesnym społeczeństwie, Nowoczesne tematy religijne, a także Postscriptum. 

Kolejność rozdziałów jest podyktowana podejmowaną w nich problematyką i 
w  sposób spójny wynika z sukcesywnie omawianych zagadnień.  

W pierwszym rozdziale autor podejmuje trudną problematykę definicji 

i metodologii badań problemu tytułowego w kontekście dotychczasowych osią-
gnięć z zakresu socjologii religii. 

Według Luckmanna, nowa socjologia religii, opierając się na zjawiskach za-

chodzących w parafii jako jednostce podstawowej, analizuje upadek instytucji ko-
ścielnych. Uważa on, że związki dzisiejszej socjologii religii z funkcjonalistycz-

nymi koncepcjami Durkheima i Webera są niestety ledwie powierzchowne. Przy-

wołując metodologie stosowane przez tych klasyków myśli socjologicznej, wska-
zuje podstawową bolączkę badań współczesnych, a mianowicie fakt, że nowa so-

cjologia religii zaniedbała swe najważniejsze zadanie teoretyczne: analizę zmienia-

jącej się bazy społecznej (niekoniecznie instytucjonalnej) religii w nowoczesnym 
społeczeństwie. W miejsce tego socjologowie skupiają się głównie na opisach 

upadku instytucji kościelnych. Luckman podważa towarzyszące im główne zało-

żenie, powodujące problemy w badaniach nad religią, a polegające na identyfiko-

waniu religii i Kościoła. Zmniejszające się systematycznie oddziaływanie kościo-
łów, pozwala współczesnym badaczom postawić tezę, że nowoczesne społeczeń-

stwo staje się coraz mniej religijne. 

Stanowisko takie, zdaniem Luckmanna, wynika z niedoceniania czy wręcz 
pomijania przemian dokonujących się w wymiarze niepublicznym, obejmujących 

zjawisko religijności indywidualnej, w którym spełniana jest funkcja religii w od-

niesieniu do psychologicznych potrzeb jednostek, przede wszystkim potrzeby 
sensu. Faktycznie zanika religia widzialna, tak jako społeczna struktura, jak i jako 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 23:15:48



Anna Żeligowska, Recenzja: Thomas Luckmann, Niewidzialna religia. 

103 

 

treść kulturowa. Jednostki w coraz mniejszym stopniu podzielają instytucjonalne 

modele interpretacji sensu. W to miejsce kreują interpretacje własne, tworzą 

i utrzymują prywatne wykładnie swojego życia, działania i swojej rzeczywistości. 
W ten sposób ich zaangażowanie religijne staje się wprawdzie niewidoczne, ale za 

to głębsze. 

Religia wychodzi z kościołów, staje się coraz mniej zinstytucjonalizowana. 
Jej niewidzialność to przede wszystkim to, co subiektywne. Nowa forma religii 

staje się bezceremonialna i bezdogmatyczna. Zanika potrzeba kolektywnego 

uczestnictwa w rytuałach. Jednostka sama dla siebie staje się ostateczną instancją, 
zbierając z rynku religijnych idei oferty, które układa sobie jak puzzle. Religia zin-

stytucjonalizowana traci pozycję autorytetu, wskazującego drogę postępowania 

i  wyjaśniającego jednostce, jak żyć.  

W rozdziale drugim Luckmann pokazuje, jak wygląda zależność miedzy 
osłabieniem religii kościelnej a postępem techniczno-cywilizacyjnym, zarówno 

w Europie, jak i USA. Jest to analiza porównawcza. Mimo istotnych różnic w od-

niesieniu do poziomu religijności i zaangażowania społecznego w życie kościelne 
w Stanach Zjednoczonych (większy stopień zaangażowania) oraz w Europie (sto-

pień mniejszy), efekt zmian jest podobny. W rozdziale tym autor pokazuje także, 

że sekularyzacja nie jest bezpośrednią konsekwencją uprzemysłowienia. Bezreli-
gijność mogłaby oznaczać zaprzeczenie podmiotowości i w ostatecznym rozra-

chunku poddanie w wątpliwość bytu samego społeczeństwa. Autor Niewidzialnej 
religii zwraca tu szczególną uwagę na aspekt antropologiczny, o którym bardziej 
rozlegle traktuje w rozdziale następnym. Religia jest obecna zawsze wtedy, gdy 

człowiek odkrywa w sobie potrzebę wykraczania poza bycie czysto biologiczne 

i wkracza w świat duchowy, w świat sensów. System sensów ujawnia człowiekowi 
życie jako uporządkowaną całość. 

Kontynuując rozważania, w kolejnym rozdziale Luckmann objaśnia, że gdy 

mówimy lub myślimy o religii to występuje powszechne zjawisko jej utożsamiania 

z konkretną formą, w jakiej jest ona obecna w historii społeczności Zachodu. I dla-
tego religia chrześcijańska stała się rzeczywistością dla wielu pokoleń zwykłych jej 

wyznawców oraz dla wielu pokoleń filozofów i teologów, którzy przyjęli ją za 

przedmiot swych rozważań. W odpowiedzi na takie postrzeganie religii Luck-
mann przedstawia swoją najbardziej dobitną i kontrowersyjną tezę, czyli swoją 

antropologiczną definicję religii. Według niej, człowiek staje się człowiekiem tylko 

wtedy, gdy w religii transcenduje swoją biologiczną naturę. Tak rozumiana religia 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 23:15:48



Anna Żeligowska, Recenzja: Thomas Luckmann, Niewidzialna religia. 

104 

 

przestaje być zestawem wyobrażeń zaświatów, a aktualizuje się w procesie uspo-

łeczniania jednostki, w obiektywizacji osobistych doświadczeń oraz w procesie in-

dywiduacji. Ta funkcjonalna definicja religii uważana jest za możliwie najszerszą. 
Celem Luckmanna zapewne było zawarcie jak największego spektrum wierzeń, 

doświadczeń, nowych form, które wypełniają funkcje religii oraz odejście od za-

wężania definicji religii do takiej, jaką podają instytucje religijne. Według niego, 
jako religię traktować należy każdy system, służący integracji i legitymizacji po-

rządku społecznego, w tym także i takie systemy, które nie zakładają istnienia sfery 

nadprzyrodzonej. Jednak, jak możemy się domyślać z lektury całości książki, 
Luckmannowi nie chodzi o redukcję wszystkiego, co religijne, do tego, co spo-

łeczne. Podkreślając antropologiczną funkcję religii, spełnianą w owym transcen-

dowaniu bezpośredniego przeżywania biologiczności, postulował on analizę oso-

bistych doświadczeń religijnych poszczególnych jednostek z zastosowaniem me-
tod fenomenologicznych i antropologicznych, a tym samym uczynienie przed-

miotem socjologii religii tego, co jest dostępne w intersubiektywnym doświadcze-

niu codzienności.  
Z kolei w rozdziale czwartym Luckmann przedstawia pokrótce kształtowa-

nie się społecznej historii religii. Wszystkie religie służyły utrzymaniu istniejącego 

w danym czasie historycznym porządku społecznego. Niekiedy pod wpływem wy-
darzeń stawały się wielką, dynamiczną siłą społeczną. Prowadziło to do napięć 

pomiędzy doświadczeniem religijnym a wymaganiami codziennego życia. Lojal-

ność wymagana przez silnie oddziaływujące wspólnoty religijne stawała w opozy-
cji do instytucji świeckich oraz innych, może mniej ekspansywnych wspólnot re-

ligijnych. Historia największych religii świata: chrześcijaństwa czy buddyzmu i is-

lamu pokazuje, że poszukiwano sposobów na rozładowywanie tych napięć. 
Następujący po tej prezentacji rozdział piąty autor znów rozpoczyna stwier-

dzeniem, że religia niewątpliwie jest zakorzeniona w podstawowym fakcie antro-

pologicznym: wykraczania poza biologiczne możliwości organizmów ludzkich, 

i twierdzi, że indywidualne możliwości transcendencji urzeczywistniają się w pro-
cesach społecznych opartych na bezpośrednim kontakcie jednostek. Wspomniane 

procesy umożliwiają kształtowanie się obiektywnych indywidualnych światopo-

glądów, które w pewnych okolicznościach mogą prowadzić do instytucjonalnej 
specjalizacji religii. To zaś tworzy pojedyncze zjawisko religijne, nazwane przez 

Luckmanna „indywiduacją świadomości i sumienia w matrycy ludzkiej intersu-

biektywności”. Uważa on, że pojedyncza jednostka nie zajmuje się tworzeniem 
światopoglądów, jednostka rodzi się w już istniejącym społeczeństwie, które ma 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 23:15:48



Anna Żeligowska, Recenzja: Thomas Luckmann, Niewidzialna religia. 

105 

 

już wykształcony światopogląd. Sens życia jednostki zależy od spójności znaczenia 

w światopoglądzie. Religijność indywidualna kształtuje się na podstawie istnieją-

cego, gotowego, oficjalnie uznawanego modelu religii. Można stwierdzić, że reli-
gijność indywidualna kształtuje się poprzez zasady przestrzegane przez Kościół 

historyczny, które są przekazywane i interpretowane przez powołany zespół eks-

pertów-kapłanów z przeznaczeniem dla jednostek. Zatem Kościół, jak większość 
instytucji historycznych, wypracowuje przez stulecia tradycje, które w ciągu czasu 

zakorzeniają się w społeczeństwach. 

W kolejnym rozdziale Luckmann podejmuje się zadania opisania religii 
w kontekście współczesnego, nowoczesnego społeczeństwa przemysłowego, na 

podstawie występującego po stronie jednostki typowego rozumienia jej związku z 

społeczeństwem i określenia możliwości społecznych dla indywidualnie rozumia-

nego istnienia pojedynczego człowieka.. Luckmann twierdzi że możliwości pełnej 
instytucjonalnej specjalizacji religii oraz założenie pełnej zgodności pomiędzy 

„oficjalnym” modelem a religijnością indywidualną wzajemnie się wykluczają.  

Światopogląd jest w koncepcji Luckmanna ważnym elementem składowym 
każdego społeczeństwa, tak samo jak osobisty system odniesienia jest ważnym ele-

mentem tożsamości każdej poszczególnej jednostki. Religia jest obecna w natu-

ralny, konieczny sposób we wszystkich społecznościach i u wszystkich normal-
nych (socjalizowanych) jednostek. Kościoły usiłują wpajać swoim wyznawcom 

konserwatywne zasady, nawet wówczas kiedy ich obowiązujące doktryny nie za-

wierają otwarcie konserwatywnych ideologii. W sytuacjach granicznych niemoż-
liwe staje się dobre odgrywanie ról społecznych, co prowadzi do wycofania się re-

ligii ze świata albo do kompromisów z tymże światem. W takich sytuacjach często 

pojawia się religijność jako czysto indywidualne rozwiązywanie problemów życio-
wych – religia staje się osobista.  

W nowoczesnym społeczeństwie zjawiska, które uznawane są za objaw 

osłabienia tradycyjnego chrześcijaństwa, mogą stać się nową społeczną formą re-

ligii. Pozareligijne idee konkurują z kościołami. I mimo wciąż silnych wpływów 
kościołów religia staje się sprawą prywatną.  

Kontynuując omawianie tej kwestii, w rozdziale ostatnim (VII) Luckmann 

stwierdza, że dominujące dziś tematy religijne pochodzą ze sfery prywatnej i od-
noszą się w większości do obszaru istnienia poszczególnych jednostek w nowo-

czesnym społeczeństwie. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 23:15:48



Anna Żeligowska, Recenzja: Thomas Luckmann, Niewidzialna religia. 

106 

 

W związku z rozwojem klasy średniej w społeczeństwie przemysłowo-tech-

nicznym temat pojedynczej, autonomicznej jednostki stał się bardzo istotny. Pro-

cesy samorealizacji i samoekspresji pojedynczych ludzi pokazują nadrzędny pro-
blem autonomii indywidualnej. Jednostka, która podlega kontroli pierwotnych 

instytucji publicznych uświadamia sobie granice własnej autonomii i uczy się, że 

poszukiwanie samorealizacji należy do sfery prywatnej. Objętymi artykulacją te-
matami samorealizacji i samoekspresji stają się rodzina i seksualność. Przechodzą 

one coraz bardziej do sfery prywatnej, ponieważ rodzina utraciła swoje tradycyjne 

funkcje w strukturze społecznej, co sprawiło że zaczęła pełnić istotną funkcję źró-
dła znaczeń ostatecznych dla jednostki ograniczonej do sfery prywatnej. 

Analiza problemu przemian religijności od instytucjonalnej do prywatnej, 

jakiej dokonał Thomas Luckmann w swoim epokowym dziele, wskazuje na postę-

pujący proces sakralizacji jednostki. Sacrum zstępuje z poziomu społecznej całości 
do poziomu współtworzącego ją pojedynczego człowieka. Widzialność religii 

przestaje być oczywista i systematycznie się kurczy. Religijność instytucjonalna 

jest ograniczona przez religijność prywatną, której nie należy rozumieć jako poja-
wiania się nowych religii prywatnych, ponieważ funkcje religijne mogą być przej-

mowane przez świeckie działania wyrażające świeckie treści. 

Jednocześnie Luckmann podważa tezę o zaniku religijności jako takiej, 
podkreślając właśnie konieczność jej istnienia, traktując ją jako warunek nie-

zbędny funkcjonowania społeczeństw. Jego zdaniem, religia niewidzialna przesu-

nięta została z instytucji pierwotnych do wtórnych, nowopowstających. Tego typu 
religijny kult jest w niewielkim stopniu zapośredniczony w religijnej strukturze 

społecznej, co jest pochodną utraty znaczenia przez religie zinstytucjonalizowane. 

„Niewidoczność” tej religii wynika z jej zsubiektywizowania i opiera się na pry-
watności, zarówno jeśli chodzi o przyjęte indywidualne rytuały, jak i odrębność 

i pojedynczość sumienia. Nowa forma religii nie posiada ani publicznych repre-

zentacji, ani dostępnych dla ogółu ceremonii, ani powszechnie zapośredniczo-

nych dogmatów religijnych, ani kolektywnie celebrowanych rytuałów. Nowe nie-
widzialne religie pozbawione z natury rzeczy wsparcia instytucji, okazują się jed-

nak silne i ekspansywne. Publiczna reprezentacja i ceremonialność, dogmaty czy 

wspólnie celebrowane obrzędy są obce niewidzialnej religii, ponieważ same w so-
bie niosą potrzebę „widzialności” i instytucjonalności.  

Klasyczne dzieło Luckmanna liczy sobie pół wieku. Wydaje się dobrym 

zwierciadłem przemian dokonujących się w społeczeństwie industrialnym 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 23:15:48



Anna Żeligowska, Recenzja: Thomas Luckmann, Niewidzialna religia. 

107 

 

w końcu lat sześćdziesiątych i, powiedzmy, dwóch kolejnych dekadach. Jest świa-

dectwem charakterystycznego dla tych czasów optymizmu i wiary w postępujący 

wzrost ludzkich możliwości, w szczególności w zakresie upodmiotowienia jedno-
stek. W dłuższej perspektywie czasowej adekwatność opisu Luckmanna w odnie-

sieniu do procesów obejmujących całość społeczeństwa staje się jednak dość wąt-

pliwa. Społeczeństwo nie rozwinęło się w sposób tak spójny, jak rozwija się jego 
teoria. Wieszczony jeszcze niedawno „koniec historii”, nie nastąpił. Podczas, gdy 

jedna część ludzi kontynuuje i pogłębia zaangażowanie religijne w formie sprywa-

tyzowanej, druga część okazała się na taką formę religii ostatecznie niepodatna 
i coraz śmielej wychodzi z żądaniami restytucji religii w wymiarze społecznym. 

„My chcemy Boga” staje się zawołaniem członków społeczeństwa reprezentują-

cych nurt zmierzający w przeciwną stronę niż prywatyzacja religii, a mianowicie 

tendencję deprywatyzacyjną. Trzeba wszakże pamiętać, że wezwanie do powrotu 
do fundamentów, nie skończy się ich rekonstrukcją – powrót tego samego jest 

wszak niemożliwy – a konstrukcją zgodną z o tych fundamentach wyobrażeniem. 

A treść tego wyobrażenia będzie się zmieniać. Tak czy owak, rzeczywistość nie 
przestanie zaskakiwać świata nauki i oznacza to, między innymi, że socjologia re-

ligii, a w ogólności religioznawstwo ma przed sobą jeszcze długi żywot.  

 Książka Tomasa Luckmanna niewątpliwie zmieniła myślenie o religii. Na 
swój sposób dowiodła, że wciąż pełni ona tradycyjnie przypisywane jej funkcje 

społeczne, choć niekoniecznie w tradycyjnych formach, że może się to dokonywać 

w luźnym związku z kontekstem instytucjonalnym, bądź całkowicie go pomijać. 
Słowem, dowiodła, że religia nie słabnie, kiedy przestaje być widzialna. 

 

 

Information about Author: 

 

ANNA ŻELIGOWSKA, PhD student at the Faculty of Philosophy and Sociology, UMCS, Lublin; 

address for correspondence: Pl. Marii Curie-Skłodowskiej 4, PL 20–031 Lublin, Poland; e-mail: anna.ze-

ligowska@gmail.com 
 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/01/2026 23:15:48

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

