
 

5 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 24/2017 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2017.24.5 

 

Fikcja etyczna jako narracja 

 

Jan Donimirski1 

 https://orcid.org/0000-0001-7207-7136 

 

Artykuł poświęcony jest argumentacji na rzecz tezy tezy, że koncepcja narracji, jaką przed-

stawia Paul Ricoeur, może posłużyć za ontologiczne i epistemologiczne ugruntowanie teorii fik-

cjonalistycznych we współczesnej etyce. W pierwszej części analizie poddana zostaje koncepcja 

narracji Ricoeura, ze szczególnym uwzględnieniem teorii potrójnego mimesis. Następnie krótko 

opisany zostaje fikcjonalizm etyczny na podstawie prac Johna Mackiego i Richarda Joyce`a. 

Uwypuklone zostają kwestie ontologiczne i epistemologiczne, z którymi fikcjonalizm wydaje się 

sobie nie radzić. Ostatnia część poświęcona jest propozycji potraktowania fikcji etycznej jako 

narracji w Ricoeurowskim sensie, co pozwala odpowiedzieć na problematyczne pytania, przed 

którymi staje fikcjonalizm. 

 

Słowa kluczowe: John Leslie Mackie, Richard Joyce, Paul Ricoeur, fikcjonalizm, narracja

 

 

Jednym z najbardziej fundamentalnych podziałów we współczesnej metae-

tyce jest podział ze względu na ontologiczny status wartości, sądów i racji moral-

nych. Rozróżnia się dwa zasadnicze stanowiska: realizm, postulujący ich realne ist-

nienie w tej czy innej formie, oraz antyrealizm, który twierdzi, że nie można mówić 

o tego typu bytach. Obydwa stanowiska, jakkolwiek podlegają kolejnym podziałom 

wewnętrznym, rodzą pewne paradoksy. Realizm zmuszony jest dookreślić charak-

ter postulowanych przez siebie bytów i przedstawić argumenty za ich istnieniem; 

                                                             

1JAN DONIMIRSKI, mgr filozofii, absolwent Uniwersytetu Jagiellońskiego; adres do korespon-

dencji: ul. Siemiradzkiego 17/3P, 31–137 Kraków; e-mail: donimirski2@gmail.com 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

6 

 

w swej odmianie naturalistycznej nie potrafi jednak dostarczyć dostatecznych em-

pirycznych racji za istnieniem takich bytów, w antynaturalistycznej zaś formułuje 

a priori tezy niemożliwe do zweryfikowania; na tle racjonalizmu dominującej dziś 

etyki analitycznej musi się jawić jako rodzaj mistycyzmu, jako ucieczka przed za-

jęciem stanowiska we właściwej dyskusji metaetycznej. Tymczasem antyrealizm, 

odrzucając realność wspomnianych bytów, staje przed problemem zawieszenia 

etyki w ontologicznej próżni. Jeżeli zadaniem metaetyki jest dostarczenie funda-

mentów dla etyki deskryptywnej i normatywnej, teorie antyrealistyczne zdają się 

z  owego zadania nie wywiązywać. Wydaje się, że o problemy te potyka się każde 

właściwie stanowisko realistyczne i antyrealistyczne, niezależnie od tego, do jakiej 

kategorii bytów się odnosi. 

 Pomimo swej paradoksalności, postawa antyrealistyczna lepiej wpisuje się 

w  analityczny dyskurs etyczny, gdyż zgodnie z jego duchem unika mnożenia by-

tów. Niniejszy artykuł będzie próbą obrony nieeliminatywistycznych stanowisk an-

tyrealistycznych przed oskarżeniami o niemożliwość budowania etyki pozbawio-

nej ugruntowania ontologicznego. Posługując się zapożyczoną z tradycji hermene-

utycznej kategorią narracji, można ten problem ominąć, tworząc spójną, nie-

sprzeczną teorię antyrealistyczną.  

 W ramach antyrealizmu rozróżnia się eliminatywizm, postulujący całkowitą 

rezygnację z etyki na rzecz innego projektu realizującego jej funkcje, oraz fikcjo-

nalizm, usiłujący zachować dyskurs etyczny pomimo braku jego ontologicznego 

uzasadnienia. Eliminatywizmem nie warto się zajmować w kontekście niniejszych 

rozważań, skupimy się zatem na teoriach fikcjonalistycznych. Postulują one opar-

cie etyki na różnie rozumianej fikcji. Wobec fikcjonalizmu łatwo wysunąć zarzut 

ze strony stanowisk realistycznych: oparcie etyki na fikcji nie rozwiązuje problemu 

ontologicznego zawieszenia, a tylko przenosi go o poziom wyżej; jak wcześniej po-

trzebny był fundament dla etyki, tak teraz potrzebny jest on dla „fikcji”, czymkol-

wiek by ona była. Z podobnym problemem borykają się wszelkie antyrealistyczne 

koncepcje. Na przykład teoria gier językowych zastosowana w metaetyce, mająca 

w zamyśle stanowić fundament etyki jako zbiór reguł wyznaczających użycie ter-

minów etycznych, sama domaga się uzasadnienia. Dobro, jakkolwiek rozumiane, 

wydaje się być ponad grą językową aspirującą do jego regulowania; jak powiedział 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

7 

 

Gianni Vattimo, dobro funkcjonuje jako swoista „metareguła” etycznej gry języko-

wej, tedy nie może podlegać jej zasadom1. Podobnie Paul Ricoeur wskazywał na 

nieadekwatność teorii gier w odniesieniu do konstytuowania reguł moralnych2. Je-

śli grę językową potraktować jako rodzaj etycznej fikcji, wracamy więc do punktu 

wyjścia: nie odpowiada ona na pytanie o status wartości, sądów czy racji moral-

nych.  

 

Narracja 
 

Pośrednio zauważywszy zasadniczą słabość fikcjonalizmu, Vattimo – jeden 

z czołowych przedstawicieli postmodernistycznej hermeneutyki – sugeruje zwrot 

w kierunku hermeneutyki właśnie, jako dziedziny zdolnej dostarczyć uzasadnienia 

etyki bez wikłania się w metafizyczne konstrukcje pozbawione empirycznego po-

krycia. Wedle tej intuicji, kategorie hermeneutyczne mogłyby dostarczyć uzasad-

nienia reguł gry językowej, a więc posłużyć za ugruntowanie etycznej fikcji. Jed-

nym z najpopularniejszych pojęć hermeneutyki ostatnich dekad jest narracja. 

Wielu filozofów argumentuje, że mechanizm ludzkiego rozumienia funkcjonuje 

w sposób narzucający nam tłumaczenie sobie ciągów zdarzeń jako opowieści. Vat-

timo wysnuł przytoczoną myśl przy okazji rozważań nad religią; powszechne ro-

zumienie religii może posłużyć za dobrą analogię do tego, jak rozumiemy etykę. 

Jeżeli, jak wiele osób wierzących, przyjmujemy religię jako uzasadnienie systemu 

etycznego, rozumiemy ją narracyjnie. Przykładowo, gdyby chrześcijanin miał od-

powiedzieć na pytanie o religijne racje przemawiające za zakazem zabijania, praw-

dopodobnie odwołałby się nie do metafizycznych spekulacji na temat natury Boga 

i „dobra” (o ile nie miałby zacięcia teologicznego), lecz do zesłania Dekalogu na 

górze Synaj lub do nauk Chrystusa; z konieczności zaś będzie rozumiał je jako opo-

wieści. Nie odrzucając wcale religii jako systemu tez metafizycznych, odwoła się do 

religii jako zbioru opowieści (narracji), gdyż takie jej rozumienie jest bardziej na-

turalne dla funkcjonowania ludzkiego umysłu, łatwiej przyswajalne, zgodne ze 

sposobem codziennego myślenia. Już Mircea Eliade podkreślał szczególną rolę 

                                                             

1 Richard Rorty i Gianni Vattimo, Przyszłość religii, tłum. Sławomir Królak (Kraków: Wydawnic-

two UJ, 2010), 71. 
2 Paul Ricoeur, O sobie samym jako innym, tłum. Bogdan Chełstowski (Warszawa: PWN, 2005), 

256–257. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

8 

 

mitu – a więc opowieści – jako narzędzia dającego poznawczy dostęp do sfery sa-

crum w bodaj każdej religii3. W klasycznym już artykule z 1968 roku Barbara 

Hardy stawia zaś mocną tezę, że całe ludzkie myślenie ma strukturę narracyjną4. 

Podobnie rzecz będzie się więc miała w przypadku etyki ogołoconej z naleciałości 

religijnych: racji do podjęcia takiej a nie innej decyzji moralnej poszukiwać bę-

dziemy nie w naturze wartości, lecz w narracyjnie ustrukturyzowanej teorii odno-

szenia się do nich; ich status ontologiczny jest w porządku epistemologicznym 

wtórny wobec sposobów ich użycia. Co za tym idzie, wyłoni się on w analizie „za-

stosowania” etyki, czyli po prostu narracji etycznej, do której odwołujemy się tak, 

jak teolog odwołałby się może do metafizycznej natury Boga.  

 Bodaj najbardziej wnikliwym analitykiem filozoficznej narracji w XX wieku 

był Paul Ricoeur. Tematyce tej poświęcił większość swego trzytomowego dzieła 

Czas i opowieść, wracał też do niej w wielu późniejszych pracach. Punktem wyjścia 

dla jego refleksji o narracji jest Poetyka Arystotelesa, szczególne zaś miejsce zaj-

muje w niej analiza używanego przez Stagirytę pojęcia mimesis. Termin ten jest 

tutaj rozumiany szerzej niż tylko jako estetyczna kategoria naśladownictwa, po-

zwalając na naśladownictwo twórcze, a więc ingerujące w świat. Ricoeur nazywa 

mimesis zarazem „cięciem” otwierającym w świecie przestrzeń fikcji (opowieści), 

jak i „wiązaniem” spajającym fikcję ze światem w ten sposób, że ludzkie myślenie 

i  działanie opiera się nierzadko na zapożyczeniach z literatury. Literatura nie by-

łaby możliwa bez wspomnianej, zauważonej przez Barbarę Hardy, ludzkiej skłon-

ności do myślenia w kategoriach narracyjnych; ale też trudno wyobrazić sobie, 

by  człowiek myślał narracyjnie bez odwołania do literackiej fikcji, obecnej nawet 

w kulturach pierwotnych chociażby w postaci mitów.5 Mimesis przechodzi więc 

u Ricoeura drogę od świata przez fikcję z powrotem do rzeczywistości.  

 Na owej drodze Ricoeur rozróżnia trzy etapy czy momenty mimesis (mime-

sis I–III). Pierwszy to narracyjne przedrozumienie, dostarczające aparatury poję-

ciowej do ujmowania zdarzeń w ramy narracyjne.6 Drugi to po prostu literacka 

fikcja lub, mówiąc językiem Arystotelesa, intryga. Na tym poziomie uwidacznia się 

                                                             

3 Mircea  Eliade,  Sacrum,  mit,  historia,   tłum. Anna Tatarkiewicz  (Warszawa:  PWN, 1970), 

117–121. 
4 Barbara  Hardy, „Towards a Poetics of Fiction,”  NOVEL: A Forum on Fiction 2,   nr 1  

(1968):   5–14. 
5 Paul Ricoeur, Intryga i historyczna opowieść, tłum. Małgorzata Frankiewicz (Kraków: Wydaw-

nictwo UJ, 2008), 74–77. 
6 Tamże, 87–92. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

9 

 

narracyjne przedrozumienie z mimesis I, pozwalające na ułożenie spójnej historii 

(intrygi) z czynników tak językowo i kategorialnie różnych, jak postać, cecha, czyn-

ność itp.7 Najciekawszy w kontekście niniejszych rozważań jest trzeci etap mimesis, 

stanowiący niejako dopełnienie fikcji ze strony świata realnego. Na poziomie mi-

mesis III dochodzi do zetknięcia się fikcji z rzeczywistością za pośrednictwem 

człowieka (czytelnika, słuchacza). Tutaj dopiero fikcja zyskuje pełnię swojego 

sensu: w znaczeniu, jakie nadaje mu inny. Ten zaś, poprzez takie czy inne odwoła-

nia do fikcji, z którą uprzednio obcował, toruje jej drogę do rzeczywistości. W ten 

sposób, metodą kolistej drogi mimesis, narracja może wyjść poza samą siebie i re-

alnie oddziaływać na świat8. 

 Dla niniejszych rozważań szczególnie istotne będą dwie cechy uwidocznione 

przez Ricoeura: zdolność narracji do oddziaływania na świat (na mocy mechaniki 

mimesis) oraz jej zdolność do godzenia pozornie nieprzystających do siebie kate-

gorii w ramach jednej, spójnej i sensownej opowieści (zawarta w mimesis I). 

W  trzecim tomie Czasu i opowieści Ricoeur rozpatruje jeszcze jedną cechę narra-

cji, która będzie tu interesująca: splatanie się w niej historii (prawdy) i fikcji. Mamy 

naturalną i niezbywalną raczej skłonność do odczytywania historiografii jak fikcji 

(np. powieści), a fikcji jak historiografii („zawieszając” jej fikcyjność). Zależność 

między nimi jest tak silna, że – jak pisze sam autor – „historia i fikcja urzeczywist-

niają właściwą im intencjonalność jedynie poprzez dokonywanie zapożyczeń od 

intencjonalności tej drugiej”9. Ricoeur zauważa, że ów trwały splot historii i fikcji 

zasadza się na mechanizmie „widzenia jako”, czyli traktowania fikcji „jak gdyby” 

była prawdziwą historią i – na swój sposób – historii, „jak gdyby” była fikcją. Nie 

przeszkadza fakt, że ów mechanizm zachodzi na poziomie podmiotu (czytelnika, 

słuchacza) – wszak to właśnie na tym poziomie dochodzi do ostatecznego ukształ-

towania każdej opowieści, tu bowiem kończy się trójstopniowa droga mimesis. Ri-

coeur twierdzi wręcz, że nie sposób wyobrazić sobie historii bez jej quasi-fikcyj-

nego momentu oraz fikcji pozbawionej quasi-historycznego charakteru. Trwały 

splot jest niezbędny dla poprawnego funkcjonowania mechaniki mimesis. Kiedy 

opowiadamy prawdziwą historię, struktura naszej opowieści niewiele się różni od, 

dajmy na to, mitu czy przypowieści ludowej; kiedy zaś obcujemy z literacką fikcją, 

                                                             

7 Tamże, 100. 
8 Tamże, 106–112. 
9 Paul  Ricoeur,  Czas opowiadany,  tłum.  Urszula  Zbrzeźniak   (Kraków:  Wydawnictwo UJ, 

2008), 264. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

10 

 

musimy umownie traktować ją jako opis prawdziwych wydarzeń, w przeciwnym 

razie bowiem lektura traci sens. Fikcja i historia muszą ingerować w siebie nawza-

jem, by w ogóle dało się o nich mówić.10 

 Paul Ricoeur dostrzegał narzucające się powiązania między narracją a etyką. 

Choć nigdy nie napisał dzieła poświęconego ściśle etyce, swe poglądy w tej materii 

zebrał w jednej z części O sobie samym jako innym, książki opublikowanej w póź-

nym okresie twórczości filozofa. Między teorią narracji a etyką mieszczą się u Ri-

coeura rozważania z dziedziny filozoficznej antropologii. Po ustaleniu ostatecz-

nego kształtu pojęcia tożsamości narracyjnej (wypracowanego jeszcze w Czasie 

i opowieści11), Ricoeur używa go jako punktu wyjścia dla tożsamości etycznej. Za-

uważa, że każda sensowna opowieść zawiera sądy wartościujące, a więc jest na swój 

sposób etyczna, co – zgodnie z omówionym już mechanizmem mimesis oraz prze-

plataniem się historii i fikcji – znajduje swe odzwierciedlenie w rzeczywistym dzia-

łaniu: „w nierzeczywistym kręgu fikcji stale odkrywamy nowe sposoby wartościo-

wania działań i postaci”12. Tym samym więc tożsamość etyczna musi być z koniecz-

ności narracyjna.13 Dla niniejszych rozważań jednak zagadnienia związane z onto-

logią tożsamości nie są istotne, zatrzymamy się więc na samej teorii narracji Ricoe-

ura, bez jej rozmaitych implikacji w myśli tego filozofa.  

 Trzy omówione wyżej cechy narracji zauważone przez Ricoeura (trójstop-

niowa droga mimesis od rzeczywistości przez fikcję z powrotem do rzeczywistości; 

godzenie pozornie nieprzystających do siebie elementów opowieści; quasi-fikcyj-

ność prawdy i quasi-prawdziwość fikcji) będą miały istotne znaczenie w odniesie-

niu do ontologicznych i epistemologicznych wątpliwości nasuwających się wobec 

fikcjonalizmu etycznego.  

 

Fikcjonalizm 

  

Współcześnie fikcjonalizm kojarzy się zwykle z nazwiskami dwóch australij-

skich filozofów: Johna L. Mackiego oraz Richarda Joyce`a, przy czym drugi jest 

kontynuatorem myśli pierwszego. Warto więc spojrzeć najpierw na wizję etyki, 

jaką zaproponował Mackie w swej najbardziej znanej publikacji, wydanej w 1977 

                                                             

10 Tamże, 263–278. 
11  Tamże, 350–357. 
12 Tamże, 271. 
13 Tamże, 270–279. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

11 

 

książce Ethics: Inventing Right and Wrong. Wychodząc z pozycji sceptycyzmu mo-

ralnego, Mackie odrzuca realne istnienie wartości moralnych. Wysuwa przeciwko 

obiektywizmowi zarzut „dziwaczności” (queerness) – nie wiadomo, jak wartości 

miałyby istnieć i się upowszechniać. Ponadto wskazuje na istotne różnice w poj-

mowaniu dobra i zła w obrębie różnych kultur. Twierdzi dalej, że ewentualna defi-

nicja dobra musiałaby być tak nieostra, że praktycznie bezużyteczna; dlatego mó-

wienie o dobru i złu jako takich w ogóle nie ma sensu. Wreszcie stwierdza, że dys-

kurs etyczny nie jest do niczego potrzebny: jeśli wyobrazić sobie dwa światy iden-

tyczne poza tym, że w jednym istniałby ów dyskurs, a w drugim nie – owe światy 

byłyby nieodróżnialne. Mimo to zdania zawierające wartościowania etyczne pre-

tendują do statusu zdań w sensie logicznym i posiadania wartości logicznej. Od-

noszą się jednak do wartości moralnych, które, jak wskazano wcześniej, nie ist-

nieją; wszystkie zdania wartościujące są zatem fałszywe (teoria globalnego błędu)14. 

 Mackie przytacza także klasyczne argumenty przeciwko realizmowi. Zwraca 

uwagę na analizowane przez G.E. Moore`a trudności z ustaleniem poprawnej de-

finicji dobra. Każda próba redukcji dobra do jakiejś naturalnej własności musi 

skończyć się fiaskiem, gdyż pozostawi otwartym pytanie o moralną wartość tej wła-

sności. Jeżeli by na przykład powiedzieć, że dobre jest to, co przyjemne, wciąż 

można by zapytać: czy to, co przyjemne, jest dobre? Tego typu definicje są zresztą 

puste, gdyż po dokonaniu redukcji przyjmują postać (przykładowo): przyjemne 

jest to, co przyjemne. W obliczu tych trudności Moore wnioskował, że dobro jako 

wartość musi mieć charakter nienaturalny; postulował antynaturalistyczny obiek-

tywizm, gdyż sądził, że jego odrzucenie może prowadzić jedynie do paradoksal-

nego stwierdzenia, że przymiotnik „dobry” w ogóle do niczego się nie odnosi15. 

Mackie, jak sam twierdzi, omija problem otwartego pytania i podaje własną defi-

nicję pojęcia „dobry”, wykraczającą poza ściśle etyczne użycie tego pojęcia: „dobry” 

to „taki, który spełnia wymagania (itp.) określonego rodzaju”16. Nie wnikając 

w  znaczeniowe niuanse tej definicji, warto tylko odnotować, że wedle Mackiego 

nie tylko wymyka się ona krytyce Moore`a, ale pozwala mówić o dobru jako wła-

sności bez odwołania do dobra jako wartości; nie istnieje coś takiego jak „dobro”, 

                                                             

14 John Leslie  Mackie,   Ethics: Inventing  Right and  Wrong  (Harmondsworth: Penguin, 1990), 

15–49. 
15 Tamże, 50–52. 
16  Ang. „such as to satisfy requirements (etc.) of the kind in question” (tamże, 55–56).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

12 

 

a mimo to można sensownie mówić o „dobrych” rzeczach, osobach czy zachowa-

niach. Sensowna teoria dobra jest więc możliwa bez obiektywistycznych spekulacji 

metafizycznych na temat dobra, bez etycznej „brody Platona”. Uwzględniając 

wspomnianą wcześniej teorię globalnego błędu, dopowiedzieć można, że tylko 

taka teoria dobra dałaby się obronić17. Wydaje się jednak, że zaproponowana przez 

Mackiego definicja „dobra” na niewiele zdałaby się w odniesieniu do praktycznej, 

„codziennej” etyki. Jakkolwiek niełatwo odpowiedzieć na pytanie „co to znaczy, że 

coś jest moralnie dobre”, odpowiedź Mackiego („to, co spełnia warunki moralno-

ści”) wydaje się nie tylko dziwaczna (używając jego własnego argumentu), ale też 

stanowczo zbyt elastyczna w zastosowaniu do etyki normatywnej, narażona na za-

rzut dopuszczenia do głosu skrajnego relatywizmu. Definicja Mackiego mogłaby 

usatysfakcjonować filozofa o analitycznym zacięciu, na pewno jednak nie zadowo-

liłaby żadnego moralisty. 

 Mackie zwraca też uwagę na problem luki między „jest” a „powinien” (is-

ought gap). Problem ten, zauważony przez Hume`a i wysunięty na pierwszy plan 

filozofii moralności przez Moore`a, pozostaje jedną z najczęściej dyskutowanych 

kwestii współczesnej metaetyki. Sprowadza się do logicznej niemożności przejścia 

od opisowo wyrażonego faktu etycznego (np. „torturowanie noworodków jest złe”) 

do normy bezpośrednio wpływającej na działanie jednostki („nie powinienem tor-

turować noworodków”). Dwa zdania tego typu – wyrażające regułę potępiającą tor-

turowanie noworodków i moralną powinność powstrzymywania się od tego typu 

praktyk – są od siebie logicznie niezależne. Etyka deskryptywna i etyka norma-

tywna to zatem dwa odrębne dyskursy, pierwsza nie może wpływać na drugą, któ-

rej twierdzenia nie mogą mieć uzasadnienia w pierwszej; trudno się dziwić, że ta 

myśl jest nie do zaakceptowania dla ogromnej większości etyków, którzy na różne 

sposoby chcą – wobec oczywistych racji wątpliwości Hume`a – wypracować po-

most pomiędzy opisem a normą. Argumenty Hume`a przytaczano tak wiele razy 

– zarówno przed Mackiem, jak i po nim – że łatwo stracić z oczu ich właściwy sens: 

krytykę przekonania, że z pomocą rozumu można wytłumaczyć wszelkie zagad-

nienia etyki. Problemu is-ought gap używano chociażby do atakowania scjentyzmu 

i naturalizmu, co Patricia Churchland uznała za niedorzeczność, nazywając 

                                                             

17 Tamże, 56–63. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

13 

 

Hume`a naturalistą18 (a więc metaetycznym realistą, co nie bez znaczenia dla ni-

niejszych rozważań).  

 Mackie broni zasadności uwag Hume`a, upierając się przy niemożliwej do 

przekroczenia luce między etyką deskryptywną i normatywną. Skupia się na ze-

rwaniu pomostu zaproponowanego przez Johna Searle`a, którego próba przejścia 

od jest do powinien jest zdaniem Mackiego reprezentatywna dla całej klasy stano-

wisk. Searle wskazuje pięciopunktową „drogę” od opisu do normy. Mackie argu-

mentuje dość przekonująco, że propozycja Searle`a daje się utrzymać tylko pod 

warunkiem rozumowania w obrębie jakiejś specyficznej logiki konstruowanej każ-

dorazowo na potrzeby danego przykładu; gdyby jednak odnieść do niej ogólną lo-

gikę, luka pozostaje nieprzekraczalna19. Trudno nie zgodzić się z długim wywodem 

Mackiego podważającym pomysł Searle`a. Należy jednak zastanowić się, na ile po-

prawny jest wniosek Mackiego – że skoro przekroczenie is-ought gap wymaga od-

rębnej logiki, to jest nieuprawnione. Wspomniana już Patricia Churchland zwraca 

uwagę na pewien szczegół umykający wielu komentatorom Hume`a: że szkocki 

klasyk mówi o niemożliwości dedukcji od faktu do powinności, nie wspominając 

o relacjach innego typu. Tymczasem – jak dowodzi Churchland – większość na-

szych codziennych rozumowań to nie rozumowania dedukcyjne w takim sensie, w 

jakim dedukcję rozumie logika. Luka pomiędzy dwiema etykami może się wyda-

wać nieprzekraczalna w oczach filozofa analitycznego, tymczasem każdy z nas 

przekracza ją codziennie po kilka razy. Moralność jest ważna przede wszystkim w 

swym wymiarze praktycznym; doświadczenie zaś wskazuje, że logika praktyki mo-

ralnej – nawet jeżeli niezgodna z logiką matematyków i filozofów analitycznych – 

zezwala na przejście do porządku dziennego nad tak zwaną zasadą Hume`a20. Mac-

kie w podobnym duchu zauważa, że język potoczny (nienaukowy), tradycja czy 

nabyte formy rozumowania pozwalają nam przechodzić od deskrypcji ku pre-

skrypcji, bez czego nie sposób wyobrazić sobie orientacji w przestrzeni moralnej; 

zwraca tylko uwagę, że wszelkie tego typu przejście jest nieuprawnione formalnie, 

filozoficznie. Uważa po prostu, że każdy etyk, mówiąc o jakichś obiektywnych war-

tościach czy racjach moralnych, powinien wytłumaczyć owo przejście od nich do 

powinności. Brak satysfakcjonującego wytłumaczenia jest dla Mackiego jeszcze 

                                                             

18  Patricia S. Churchland, Moralność mózgu, tłum. Mateusz Hohol i Natalia Marek (Kraków: Co-

pernicus Center Press, 2013), 20–23. 
19  Mackie, Ethics: Inventing Right and Wrong, 66–70. 
20  Churchland, Moralność mózgu, 21–27. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

14 

 

jednym argumentem przeciwko obiektywizmowi21. 

 Poświęcona w większości krytyce etycznego realizmu książka Mackiego 

może wzbudzać poczucie ogólnego pesymizmu w kwestiach zasadności wszelkich 

systemów etycznych. Koncepcja Australijczyka naraża się na łatwy zarzut o onto-

logiczne zawieszenie w próżni; ale zamiar zbudowania etyki pozbawionej ontolo-

gicznego gruntu wyjawił Mackie już w pierwszych rozdziałach omawianego dzieła. 

Jego Ethics ukazała się po raz pierwszy w 1977 roku, a więc w czasie, kiedy w Eu-

ropie (a częściowo także w świecie anglosaskim) panowało przekonanie o wyczer-

paniu się wszelkich metafizycznych narracji; w tym kontekście można uznać, że 

otwarcie głoszony antyrealizm to nie wada, a zaleta koncepcji Mackiego. Jego roz-

ważania w Ethics kończą się podkreśleniem, że autor nie zmierzał do eliminacji 

etyki, albowiem ta może (i musi) pełnić w życiu codziennym rolę „użytecznej fik-

cji”22. Fikcja ma więc tu służyć jako swoiste „zbawienie” antyrealizmu. Mackie nie 

rozwija tej myśli, podejmuje ją jednak Richard Joyce.  

 Joyce zarysowuje ideę fikcjonalizmu etycznego przez sugestywną analogię 

do przykładowego „fikcjonalizmu kolorów”. Wyobraźmy sobie studenta filozofii, 

który po tęgim wysiłku intelektualnym nabiera niezachwianego przekonania, że 

coś takiego jak kolor nie istnieje. Nie zmienia to jednak faktu, że oderwawszy się 

od rozmyślań filozoficznych nasz student będzie posługiwał się pewnym „dyskur-

sem kolorów”, i to prawdopodobnie takim samym, jak wszyscy ludzie w jego oto-

czeniu (mówiąc np., że trawa jest zielona, słońce jest żółte itp.). Czy zatem student 

musi przyznać, że popada tutaj w sprzeczność? Joyce twierdzi zdroworozsądkowo, 

że wcale nie. Może pogodzić owe dwa dyskursy (dyskurs bezkolorowego świata 

i dyskurs kolorów), jeśli tylko powstrzyma się od mieszania tych dwóch porząd-

ków, czyli od wypowiadania zdań typu „trawa jest zielona, ale kolory nie istnieją”. 

W praktyce jednak do owego pomieszania raczej nie dojdzie: w sali seminaryjnej 

student będzie z pełnym przekonaniem postulował nieistnienie kolorów, zaś idąc 

po zajęciach przez park będzie w równym stopniu przekonany, że trawa jest zie-

lona, choć jest to sprzeczne z jego poglądami filozoficznymi23. 

 W powyższym przykładzie „dyskurs kolorów” jest dla studenta fikcyjny, co 

                                                             

21 Mackie, Ethics: Inventing Right and Wrong, 72–73. 
22  Tamże, 239. 
23  Richard Joyce, „Moral Fictionalism,” http://personal.victoria.ac.nz/richard_joyce/acro-

bat/joyce_ 2005_moral.fictionalism.pdf, (dostęp 10.02.2018), 2–4. Przytaczane artykuły Richarda Joyce'a 

pochodzą z jego oficjalnej strony internetowej.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

15 

 

w najmniejszym stopniu nie przeszkadza mu się nim posługiwać, a nawet wypo-

wiadać w jego ramach wartościujące sądy („dobry stek powinien być różowy”). Po-

wiedzieć, że trawa jest zielona to dla niego tyle, co dla nas powiedzieć, że Czerwony 

Kapturek szedł przez las do babci; wypowiadając takie zdanie, nie popadamy 

w  żadną sprzeczność, choć doskonale wiemy, że tak naprawdę Czerwony Kapturek 

nigdzie nie szedł, gdyż nie istniał. Wypowiadając zdania o Czerwonym Kapturku, 

poruszamy się w obrębie pewnego specyficznego uniwersum, gdzie pewne zdania 

są prawdziwe („babcię zjadł wilk”), a inne fałszywe („babcię zjadł wieloryb”). 

Sprzeczność wkraść się może dopiero wtedy, gdy pomieszamy dwa uniwersa: ba-

śniowe i rzeczywiste. W takim przypadku wszystkie zdania o Czerwonym Kap-

turku będą z konieczności fałszywe, tak jak w przypadku teorii globalnego błędu 

Johna Mackiego. Tymczasem ambicją fikcjonalistów jest zaproponowanie takiej 

teorii fikcji, która będąc antyrealistyczną byłaby zarazem teorią kognitywną, czyli 

przyznającą zdaniom o moralności wartość logiczną i poznawczą24. 

 Przeniesienie tak rozumianego fikcjonalizmu na grunt etyki zadowala 

obiekcje Mackiego (wszystkie zdania o etyce są fałszywe z punktu widzenia „ogól-

nego” uniwersum), a jednocześnie umożliwia dyskurs etyczny, w którym zdania 

mogą być prawdziwe lub fałszywe (w ramach uniwersum etycznej fikcji). Odno-

sząc się raz jeszcze do roboczej definicji dobra Johna Mackiego, fikcjonalistyczna 

definicja zachowania moralnie dobrego brzmiałaby: „Takie, które spełnia wyma-

gania [przyjmowanej powszechnie] fikcji etycznej”. Joyce posuwa się do stwierdze-

nia, że jeśli teoria globalnego błędu jest prawdziwa (za czym szeroko argumentuje, 

przy okazji w interesujący sposób uwspółcześniając i rozwijając argumenty Mac-

kiego25), to fikcjonalizm jest jedynym ratunkiem dla dyskursu etycznego26. Dalej 

broni fikcjonalizmu przed prostym zarzutem, że człowiek przekonany o fikcyjności 

zasad moralnych nie będzie skłonny stosować się do nich; Joyce pokazuje, że dzieła 

literackie czy filmy mogą najzupełniej realnie i intensywnie oddziaływać na rze-

czywistość, skłaniając nas do podjęcia określonych decyzji, zmiany planów itp.27 

                                                             

24  Richard Joyce, „Fictionalism in metaethics,” http://personal.victoria.ac.nz/richard_joyce/acro-

bat/joyce_ 2016_fictionalism.in.metaethics.pdf, (dostęp 10.02.2018), 3-6. 
25 Zob. np. Richard Joyce, „Morality, schmorality,” http://personal.victoria.ac.nz/richard_joyce/ac-

robat/joyce_2007_morality.schmorality.pdf (dostęp 10.02.2018). ; Richard Joyce, „The accidental error 

theorist,” http://personal.victoria.ac.nz/richard_joyce/acrobat/joyce_2011_accidental.error.theorist.pdf 

(dostęp 10.02.2018). 
26 Joyce, Moral Fictionalism, 10. 
27  Tamże, 14. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

16 

 

Przyznaje jednak, że by etyczna fikcja mogła wpływać na nasze decyzje czy czyny, 

musimy wcześniej dobrowolnie podporządkować się jej regułom, mimo wiedzy 

o  fikcyjnym charakterze moralności. Podporządkowanie się fikcji jest rodzajem 

wstępnego zobowiązania (precommitment) niezbędnego do uczestnictwa w dys-

kursie etycznego fikcjonalizmu. Tutaj tkwi największa słabość teorii Joyce`a: sam 

przyznaje, że sztuczną idealizacją jest założenie, że podporządkowanie się zobo-

wiązaniu wobec fikcji może powszechnie i każdorazowo być świadomym wybo-

rem28. Zasady moralne przyjmujemy przecież na ogół nieświadomie, od wczesnego 

dzieciństwa naśladując w tej kwestii autorytety. Co zresztą miałoby skłonić antyre-

alistę do przyjęcia fikcjonalizmu? Odkładając na bok względy praktyczne („uży-

teczna fikcja”), z filozoficznego punktu widzenia eliminatywizm wydaje się wybo-

rem bardziej intuicyjnym, łatwiejszym, bo niewymagającym zawiłej argumentacji. 

Eliminatywista może powiedzieć, że dyskurs etyczny upada w momencie odrzuce-

nia wartości moralnych. Fikcjonalista nie ma filozoficznego argumentu za tym, że 

dyskurs moralny powinien czy musi istnieć; potrafi dowieść tylko, że ów dyskurs 

istnieć może29. Tym samym nie odwiedzie eliminatywisty od całkowitego porzuce-

nia dyskursu etycznego. Wieńczący książkę Mackiego argument z użyteczności fik-

cji nie ma zastosowania na gruncie ontologicznym czy metaetycznym.  

 Teoria fikcji zaproponowana przez Joyce`a miała w zamyśle bronić antyrea-

listycznych tez Mackiego, tymczasem sama domaga się obrony na wielu polach. 

Rodzi wątpliwości z zakresu ontologii i epistemologii, z których wielu Joyce zdaje 

się nie widzieć. W jaki sposób istnieje etyczna fikcja? W jaki sposób każdorazowo 

uzyskujemy do niej dostęp? Co ją sankcjonuje? Kto i dlaczego ustalać ma kon-

kretne normy w ramach przyjętej fikcji? Joyce, z rezerwą odnoszący się do własnej 

teorii i traktujący ją tylko jako hipotezę, nie odpowiada na te pytania.  
 
 

Fikcja w formie narracji 

 

Obroną fikcjonalizmu etycznego i odpowiedzią na szereg wątpliwości, jakie 

wymieniono, może być potraktowanie fikcji etycznej jako swoistej narracji w ro-

zumieniu Ricoeurowskim. Takie rozwiązanie tej kwestii od razu odpowiada na py-

tanie o mechanizm wzajemnego oddziaływania pomiędzy fikcją a rzeczywistością, 

                                                             

28  Tamże, 18. 
29  Joyce, Morality, schmorality, 24–25. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

17 

 

o czym Joyce zaledwie wspomina, mówiąc o wpływie fikcji na nasze decyzje. Zna-

mienne zresztą, że Australijczyk jako przykład fikcji oddziałującej na rzeczywistość 

podaje powieść (Annę Kareninę) i film (The Blair Witch Project), a więc formy na 

wskroś narracyjne. W zastosowaniu do tego typu utworów łatwo wytłumaczyć 

strukturę ich wpływu na rzeczywistość za pomocą trójstopniowej drogi mimesis 

opisywanej przez Ricoeura w Czasie i opowieści. Jeżeli potraktować etyczną fikcję 

jako rodzaj opowieści (narracji), wystarczy podstawić ją w miejsce dzieła literac-

kiego w Ricoeura analizie mimesis, by otrzymać spójną i sensowną teorię funkcjo-

nowania etyki w szerszym niż sama fikcja etyczna uniwersum. Ze względu na na-

turalną dla nas skłonność do umieszczania w opowieściach sądów wartościujących 

(mimesis I) tworzymy szeroko zakrojoną opowieść o abstrakcyjnych regułach po-

stępowania i wartościach (mimesis II), do której znów odwołujemy się rozwiązując 

dylematy moralne (mimesis III).  

 Mogłoby się wydawać, że tak ujęta fikcja etyczna musiałaby przypominać 

coś w rodzaju powszechnej mitologii, to znaczy zbioru opowieści w ścisłym zna-

czeniu tego słowa; ale narracja w używanym tutaj, filozoficznym znaczeniu wykra-

cza poza tę estetyczną kategorię. Joyce w przytoczonych powyżej przykładach po-

służył się formami narracyjnymi par excellence, ale równie dobrze mógłby powo-

łać się na formę eseju filozoficznego czy historycznego albo na dokumentalny film 

przyrodniczy. Jak pokazał Ricoeur, każda „historiograficzna” (niefikcyjna) wypo-

wiedź zawiera w sobie nieusuwalny pierwiastek quasi-fikcyjny; odwołując się do 

tej myśli Francuza można pod etyczną narrację podciągnąć tezy czy wypowiedzi 

z gruntu nienarracyjne, jak deskrypcje typu „torturowanie niemowląt jest na-

ganne” czy normy określające powinności („nie torturuj niemowląt”). Quasi-fik-

cyjność (więc i narracyjność) w tym przypadku objawiałaby się w pytaniu o uza-

sadnienie danej wypowiedzi: owo dlaczego zawsze będzie jakąś opowieścią 

(o szkodliwości społecznej torturowania niemowląt, o ogniu piekielnym itd.) i to 

niezależnie od tego, czy uzasadnienie dotyczyć będzie opisu („torturowanie nie-

mowląt jest naganne, gdyż...”) czy normy („nie powinieneś torturować niemowląt, 

gdyż...”). Jeżeli więc potraktujemy tego typu wypowiedzi „jak gdyby” były elemen-

tami opowieści etycznej (zgodnie z mechanizmem przeplatania Ricoeura), można 

sensownie potraktować je jako równoprawne elementy spójnego systemu etycz-

nego; można by wtedy rzec, że każda wypowiedź moralna jest z konieczności „qu-

asi-narracyjna”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

18 

 

 Przywodzi nas to do najciekawszej chyba możliwości, jaką przed fikcjonali-

zmem może otworzyć narracja, czyli do perspektywy sensownego i filozoficznie 

ugruntowanego przejścia od etyki deskryptywnej do preskryptywnej. Narracja 

spaja Hume`owskie is i ought w tym sensie, że odwołując się do jednej zasady (np. 

opowieści o szkodliwości społecznej) odpowiada na pytanie o obydwa, podobnie 

jak u Ricoeura zezwala na ujęcie podmiotu i orzeczenia – kategorii skrajnie prze-

cież odmiennych – w jednej wypowiedzi, która też dopiero nadaje im właściwy 

sens. Powracając raz jeszcze do religijnych analogii, opowieść o zesłaniu Dekalogu 

na górze Synaj może odpowiadać zarówno na pytanie o naganność cudzołóstwa 

(is) jak i na pytanie, dlaczego ja nie powinienem cudzołożyć (ought), jeżeli tylko 

uznamy ją za wiarygodną i dostatecznie silnie przemawiającą za nagannością lub 

zakazem cudzołóstwa. Co więcej, w obydwu przypadkach opowieść może być do-

kładnie, co do słowa taka sama. Upraszczając nieco sprawę na płaszczyźnie teolo-

gicznej, opowieść owa mogłaby wyglądać następująco: „Na górze Synaj Jahwe po-

wiedział Mojżeszowi, że cudzołożnicy będą skazani na potępienie”. Taka wypo-

wiedź odpowiada na obydwa przytoczone wyżej pytania, deskryptywne i preskryp-

tywne (ponownie: jeśli perspektywa potępienia może być uznana za dostatecznie 

silną rację do działania). W tym sensie narracja dostarcza filozoficznego wyjaśnie-

nia „codziennego” łamania zasady Hume`a, o którym pisała Patricia Churchland.  

 Jak już wspomniano, narracyjną fikcję etyczną można by uznać za rodzaj 

mitologii pod warunkiem, że do kategorii mitu dopuścimy tu również formy wy-

powiedzi niekojarzone zwykle z narracją: kodeksy prawne, zbiory reguł postępo-

wania itp. Pierwiastek narracyjny ujawniałby się dopiero w ich uzasadnieniu, nie-

zależnie zresztą od tego, czy powoływalibyśmy się na fikcję (przypowieść religijna) 

czy na rzeczywistą opowieść (szkodliwość społeczna). Analogia z mitologią (w ta-

kim znaczeniu tego słowa, w jakim rozumiemy mitologię starożytnych Greków czy 

Rzymian) może być przydatna w ustaleniu sposobu, w jaki konkretne elementy 

fikcji etycznej są konstytuowane i w jaki poszczególne jednostki uzyskują do niej 

dostęp. Jak się wydaje, pierwotne mity powstawały jako odpowiedzi na nierozwią-

zywalne dylematy różnego rodzaju. Wobec niemożności wyjaśnienia zjawiska tę-

czy, cyklu pór roku czy pochodzenia świata, wymyślano rozmaite, tłumaczące je 

historie, gdyż jedynie w ten sposób, jakże naturalny (czego dowodem niech będą 

liczne podobieństwa między mitologiami różnych kultur), umiano odpowiedzieć 

na owe pytania. Raz wymyślona opowieść wchodziła do powszechnego obiegu, 

aż stawała się na tyle popularna, że pytanie np. o pochodzenie świata przestawało 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

19 

 

być dylematem, gdyż każdy w obrębie danej kultury miał nań gotową odpowiedź 

w postaci pewnej opowieści (mitu). Gołym okiem widać tutaj schemat drogi mi-

mesis. Podobnie mogłoby być z etyczną fikcją, jak już powyżej zasygnalizowano. 

Z wielokrotnych prób rozwiązania (i z rozmaitych rozwiązań) dylematów moral-

nych wyłaniają się abstrakcyjne reguły postępowania i wreszcie kodeksy. Podpo-

rządkowując się im sprawiamy, że w znacznym stopniu kierują naszym życiem, 

czyli oddziałują na rzeczywistość. W ten sposób tłumaczy się powszechność etycz-

nej fikcji, przynajmniej w obrębie jednego kręgu kulturowego: jak mitologia jest 

zbiorem ludowych opowieści tak wyselekcjonowanych, by dobrze pełniły swą 

funkcję (np. objaśnianie niezrozumiałych zjawisk przyrodniczych) – tak fikcja 

etyczna to zbiór rozwiązań dylematów moralnych, tak dobranych ze zbioru innych 

możliwych rozwiązań, by dobrze pełniły swą funkcję (samo pytanie o funkcję etyki 

zostawmy na boku).  

 Na koniec pozostaje najtrudniejsze pytanie, na które odpowiedzi nie umiał 

też znaleźć Richard Joyce: dlaczego właściwie mielibyśmy przyjąć teorię fikcji ra-

czej niż opcję eliminatywistyczną. Niniejsze rozważania nad ewentualną narra-

cyjną strukturą fikcji nie dadzą jednoznacznej odpowiedzi na to pytanie, mogą na-

tomiast dodać kilka argumentów za jej przyjęciem do dość skromnej puli przed-

stawianej przez Joyce`a. Jeśli fikcja jest ustrukturyzowana narracyjnie, wydaje się, 

że – skoro mamy, jak chcą Ricoeur czy Hardy, naturalną skłonność do myślenia 

narracyjnego – powinniśmy przyjąć fikcję etyczną tak samo, jak przyjmujemy 

co  dzień inne opowieści. Nie kwestionujemy usłyszanych w szkole opowieści o 

starożytnym Rzymie czy o dysocjacji pierwiastków; dlaczego mielibyśmy kwestio-

nować fikcję etyczną, która w porównaniu z tamtymi jest samonarzucająca się? Ak-

ceptując tezę o narracyjnej strukturze myślenia w ogóle, możemy przyjąć, że nar-

racyjna fikcja jest wyborem logicznym i intuicyjnym, być może nawet najlepszym 

z możliwych – choć nie można powiedzieć, że wyborem jedynym i koniecznym.  
  

 
Uwagi końcowe 

 

Nie było celem niniejszego artykułu opracowanie ostatecznego kształtu ewen-

tualnej narracyjnie ustrukturyzowanej fikcji etycznej, a tylko zasygnalizowanie, że 

kategoria narracji, dzięki swej elastyczności, może otwierać szerokie pole dla uza-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

20 

 

sadnienia i obrony fikcjonalizmu. Oczywiście rodzić musi wiele pytań. Fenomeno-

log na przykład prosiłby zapewne o dookreślenie statusu ontycznego narracyjnej 

fikcji; można by spekulować, czy w takim wydaniu fikcjonalizm nie przestaje być 

odmianą antyrealizmu. Inną wątpliwością może być kwestia braku wyraźnej insty-

tucji czy choćby kryterium, podług którego konkretne reguły miałyby się stawać 

elementami szerszego systemu, czyli fikcji. Jeżeli fikcja miałaby być formowana na 

wzór ludowej mitologii, stałaby się rodzajem „wypadkowej” różnych rozwiązań dy-

lematów moralnych: w takim wypadku regułę ustanawiałby głos większości w da-

nej społeczności, który nie zawsze jest przecież głosem słusznym. Prowadzi nas to 

do jeszcze jednego problemu – do kwestii teoretycznej legitymizacji konkretnych 

norm. Poza samą fikcją etyczną (czyli spisywaną przez długi czas i przez wiele osób 

opowieścią o tym, co jest słuszne, co naganne itd.) brak instancji, która sankcjono-

wałaby reguły postępowania. W praktyce, co zauważył już Joyce, fikcjonalizm do-

maga się, aby każdy świadomie uznał prymat etycznej fikcji nad własnymi pragnie-

niami czy popędami; domaga się więc potraktowania fikcji etycznej jak gdyby była 

prawdziwa. Dopiero wtedy możliwe staje się rzeczywiste jej oddziaływanie na życie 

jednostek. Narracyjność tego problemu nie rozwiązuje, jakkolwiek dostarcza teo-

retycznej ramy dla wyjaśnienia samego procesu przenikania się fikcji i życia.  

 Odrębnym problemem pozostaje kwestia wielości fikcji etycznych. Jeśli 

przyjąć założenia fikcjonalizmu, naturalne staje się, że w przestrzeni społecznej 

funkcjonują (czy wręcz rywalizują) rozmaite, wzajemnie sprzeczne fikcje etyczne. 

Ich wielość jest naturalną konsekwencją różnic kulturowych, religijnych, etnicz-

nych czy politycznych, jakie dzielą jednostki i podgrupy w ramach nowoczesnego 

społeczeństwa. Czy tak powstałe dyskursy należy traktować jako równorzędne 

i równie wartościowe? Co sprawia, że jednostka powinna przyjąć akurat tę, a nie 

inną fikcję jako „prawdziwą”? Fikcjonalizm, również w zaproponowanej tu wersji 

narracyjnej, na te pytania nie odpowiada. Wydaje się, że narracyjne ustrukturyzo-

wanie fikcji mogłoby posłużyć za punkt wyjścia do opracowania adekwatnego spo-

sobu oceny i wyboru fikcji – np. w ten sposób, że „prawdziwa” dla jednostki fikcja 

to taka, której narracja jest w pewien sposób zgodna z innymi (nie-etycznymi) nar-

racjami tej jednostki. Na czym jednak miałaby polegać owa zgodność? Odpowiedź 

na to pytanie wymagałaby odrębnych, szeroko zakrojonych badań. 

 Podobnych zastrzeżeń do hipotezy fikcji narracyjnej można by zapewne wy-

sunąć jeszcze wiele; powtórzmy jednak, że niniejszy tekst nie miał na celu obrony 

takiej koncepcji, lecz miał tylko zwrócić uwagę na jej możliwość i potencjał.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

21 

 

 Na koniec warto odnotować pewne wyłaniające się na marginesie tych roz-

ważań zalety, dla których omówienia zabrakło już miejsca. Narracja etyczna została 

w niniejszej pracy przedstawiona jako możliwość obrony fikcjonalizmu, ale jej 

możliwości wykraczają poza tę wąską grupę stanowisk. Jeżeli – ponownie powo-

łajmy się na Ricoeura i Barbarę Hardy – z natury myślimy w kategoriach opowieści, 

to narracja etyczna może (i powinna) znaleźć zastosowanie w teoriach postulują-

cych biologiczną czy ewolucyjną genezę moralności. Nie kłóci się więc ani z reali-

zmem, ani z naturalizmem, w pewien sposób przemawiając nawet na korzyść tego 

drugiego. Zaletą narracji w kontekście dyskusji metaetycznych jest bowiem jeszcze 

to, że choć może wyjaśniać strukturę i sposób funkcjonowania etyki, sama przez 

się nie wymaga przyjęcia żadnej określonej ontologii.  

 

 

Bibliografia 

 

Churchland S. Patricia. Moralność mózgu. Tłum. Marek Hohol i Natalia Marek. Kraków: 

Copernicus Center Press, 2013. 

Eliade Mircea. Sacrum, mit, historia. Tłum. Anna Tatarkiewicz. Warszawa: PWN, 1970. 

Hardy Barbara. „Towards a Poetics of Fiction.” NOVEL: A Forum on Fiction 2, nr 1 (1968): 5–14.  

Joyce Richard. „Fictionalism in metaethics.” http://personal.victoria.ac.nz/ri-

chard_joyce/acrobat/joyce_2016_fictionalism.in.metaethics.pdf (dostęp 10.02.2018). 

Joyce Richard. „Moral Fictionalism.” http://personal.victoria.ac.nz/richard_joyce/acrobat 

/joyce_2005_moral.fictionalism.pdf (dostęp 10.02.2018). 

Joyce Richard. „Morality, schmorality.” http://personal.victoria.ac.nz/richard_joyce/acro-

bat/joyce_2007_morality.schmorality.pdf (dostęp 10.02.2018). 

Joyce Richard. „The accidental error theorist.” http://personal.victoria.ac.nz/ri-

chard_joyce/acrobat/joyce_2011_accidental.error.theorist.pdf (dostęp 10.02.2018). 

Mackie John Leslie. Ethics: Inventing Right and Wrong. Harmondsworth: Penguin, 1990. 

Ricoeur Paul. Czas opowiadany. Tłum. Urszula Zbrzeźniak. Kraków: Wydawnictwo UJ, 2008. 

Ricoeur Paul. Intryga i historyczna opowieść. Tłum. Małgorzata Frankiewicz. Kraków: 

Wydawnictwo UJ, 2008. 

Ricoeur Paul. O sobie samym jako innym. Tłum. Bogdan Chełstowski. Warszawa: PWN, 2005. 

Rorty Richard i Gianni Vattimo. Przyszłość religii. tłum. Sławomir Królak. Kraków: 

Wydawnictwo UJ, 2010. 

 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



Jan Donimirski, Fikcja etyczna jako narracja 

 

22 

 

Summary 
 

Ethical Fiction as a Narrative 

 

In this paper the author argues that the concept of narrative, as Paul Ricoeur describes 

it, can be useful for providing ontological and epistemological grounds for theories of fictional-

ism in contemporary ethics. In the first section, Ricoeur`s views on narrative are briefly de-

scribed, special attention being given to the concept of triple mimesis. Later on, fictionalism as  a 

theory is described, basing on the works of John L. Mackie and Richard Joyce. The author points 

out to several ontological and epistemological issues, which fictionalists do not seem to solve 

properly. The final part is devoted to a proposition of treating ethical fiction as a form of Ri-

coeurian narrative, which seems to answer some of the most problematic questions that fiction-

alism has to face. 

 

Keywords: John Leslie Mackie, Richard Joyce, Paul Ricoeur, fictionalism, narrative 

 

Summarised and translated by Jan Donimirski  

 

 

Zusammenfassung 

 

Ethische Fiktion als Erzählung 

 

Der Artikel präsentiert Argumente für die These, dass das von Paul Ricoeur dargestellte 

Konzept der Erzählung der ontologischen und epistemologischen Fundierung der fiktionalisti-

schen Theorien in der gegenwärtigen Ethik dienen kann. Im ersten Teil wird das Konzept der 

Erzählung bei Ricoeur unter besonderer Berücksichtigung der Theorie der dreifachen Mimesis 

analysiert. Dann wird kurz der ethische Fiktionalismus aufgrund der Schriften von John Mackie 

und Richard Joyce dargestellt. Es werden ontologische und epistemologische Fragen hervorge-

hoben, mit denen der Fiktionalismus anscheinend nicht zurechtkommt. Der letzte Teil ist dem 

Vorschlag gewidmet, ethische Fiktion als Erzählung im Verständnis von Ricoeur zu behandeln, 

was problematische Fragen, vor denen der Fiktionalismus steht, beantworten lässt. 

 

Schlüsselworte: John Leslie Mackie, Richard Joyce, Paul Ricoeur, Fiktionalismus, Erzäh-

lung 

 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 
 

Information about Author: 

 

JAN DONIMIRSKI, MA in Philosophy, graduate of Jagiellonian University; address for corre-

spondence: ul. Siemiradzkiego 17/3P, 31–137 Kraków. Poland; e-mail: donimirski2@gmail.com    

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

