
 

85 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 25/2018 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2018.25.85 

 

Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

Jacek Breczko  

 https://orcid.org/0000-0002-8862-9721  

 

 

Moralna odpowiedzialność (w mocnym sensie) wymaga spełnienia dwóch warunków: 
człowiek musi wolny; musi istnieć jakiś obiektywny cel, transcendentne zadanie postawione 

przed człowiekiem. W artykule skupiam się na drugim warunku, pokazując nowożytność jako 
stopniowe kruszenie się wizji transcendentnego celu. Jeżeli odpowiedzialność – w pewnym sen-

sie – polega na tym, że ktoś jest odpowiedzialny przed kimś za coś, to wyobrażenie bycia odpo-
wiedzialnym przed osobowym Bogiem to najsilniejsza odmiana odpowiedzialności. W związku 

z sekularyzacją ten typ odpowiedzialności zmniejsza się w świecie zachodnim (liberalnym) 
przyczyniając się do kryzysu podmiotowości i cnoty (atomizacja, egoizm, narcyzm, hedonizm, 
postawy roszczeniowe). Pokazują to rozliczne opinie socjologów i filozofów (m.in. komunita-

rian), diagnozujące kryzys kultury zachodniej powiązany z kryzysem jednostki i poczucia od-
powiedzialności. Jeśli diagnoza ta jest trafna, nie należy obawiać się – powiązanego z odkryciami 

fizyki nowoczesnej – „powrotu sacrum”; przeciwnie, należy na ten proces patrzeć z optymi-
zmem, gdyż może on przyczynić się do odbudowy poczucia odpowiedzialności metafizycznej, 

a ta z kolei – do wzrostu dynamiki i spójności społeczeństw liberalnych, zapobiegając ich „sa-
mozatruciu”.  

 
Słowa kluczowe: odpowiedzialność moralna, odpowiedzialność metafizyczna, metafi-

zyczna zadaniowość, sens i cel istnienia, chrześcijaństwo, naturalizm, historia idei, utylitaryzm, 
kryzys świata liberalnego

 
  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

86 

 

Czy uczucie etyczne, pozbawione oparcia  
i uzasadnienia metafizycznego  

nie prowadzi nas na manowce?  
Cz. Miłosz1 

 
Zacznijmy od kilku uwag terminologicznych; słowo „odpowiedzialność” ma 

bowiem różne, choć spokrewnione ze sobą znaczenia. Aby rzecz uwyraźnić i skró-

cić, posłużmy się pewnym bardzo prostym przykładem.  
Nauczycielka wyznacza dyżurnego i daje mu zadanie: ma dbać o to, aby ta-

blica była czysta, aby gąbka była wilgotna i aby przy tablicy leżała kreda. To są jego 

obowiązki. Nauczycielka dołącza też do tego pewne zasady (prawa, reguły postę-
powania): dyżurny ma to robić sam (nie wysługiwać się innymi) i ma to robić na 

przerwie (przed lekcją). Dyżurny odpowiada za to; za zrealizowanie zadania (celu) 

i przestrzeganie praw; a zatem jest za to odpowiedzialny. I to jest odpowiedzial-
ność w sensie pierwszym.  

I teraz są dwie możliwości: albo uczeń sobie poradzi, wywiąże z obowiązków, 

zrealizuje zadanie (trzymając się zasad), albo nie. Albo wypadnie dobrze, albo źle. 

W pierwszym przypadku będzie – patrząc od strony przyczynowej – sprawcą suk-
cesu (choć raczej nie powiemy, że będzie „odpowiedzialny za sukces”). Zasłuży 

więc na pochwałę i szacunek (odpowiedni wszakże do wagi sprawy) oraz na różne 

pochwalne przymiotniki: „akuratny”, „pracowity”, „obowiązkowy”. Wśród nich 
znajdzie się również przymiotnik „odpowiedzialny”; dyżurny okaże się więc czło-

wiekiem odpowiedzialnym. I to jest drugi sens tego słowa. Jeśli jednak mu się nie 

uda (tablica będzie brudna, gąbka sucha, a kreda nie będzie leżała na miejscu; 
ewentualnie będzie wysługiwał się innymi), zasłuży na reprymendę, naganę oraz 

na różne pejoratywne przymiotniki: „niefrasobliwy”, „lekkomyślny”, „nieobo-

wiązkowy” oraz… „nieodpowiedzialny” (czyli, odnotowany już, drugi sens tego 
słowa, tyle że w wersji negatywnej). Okaże się więc nieodpowiedzialny i dlatego 

– uwaga – będzie odpowiedzialny za klęskę, za niepowodzenie, za to, że źle się 

stało, czy też, że stało się zło. Odpowiedzialny za klęskę, za zło – oto trzeci sens 

tego słowa.  

                                                             

JACEK BRECZKO, doktor habilitowany, Studium Filozofii i Psychologii Człowieka, Uniwersytet 

Medyczny w Białymstoku, Polska; adres do korespondencji: ul. Szpitalna 37, 15–295 Białystok. E-mail: 
breczko@poczta.onet.pl 

 
1 Cz. Miłosz, Legendy nowoczesności, Wydawnictwo Literackie, Kraków 1996, s. 228.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

87 

 

„Odpowiedzialny” w tym sensie równa się „winny”2. Aby jednak można było 

zasadnie mówić o odpowiedzialności w sensie moralnym (pomijam sens prawny, 

bo ten zależy od konkretnego ustawodawstwa), czyli stwierdzić, że ktoś jest winny 
(na przykład, dyżurny jest winny zaniedbania), muszą być spełnione pewne wa-

runki. Ograniczę się do kluczowych i sformułuję je hasłowo. Po pierwsze, musiał 

być wolny; w sensie poczytalny i samosterowny (nikt mu, na przykład, nie wrzucił 
do zupy pigułki narkotycznej, nikt go nie zahipnotyzował, itp.)3. Musiała wystę-

pować „ciągłość podmiotu”. Nie mogło więc być tak (by przywołać kazus 

Mrożka), że dyżurny miał – nie daj Boże – udar, albo wylew i w jego wyniku zmie-
nił tożsamość (ten nowy nie więc jest odpowiedzialny za przewiny starego i vice 
versa). Ujmując rzecz głębiej, odpowiedzialność moralna jest nie do pogodzenia 

z pojmowaniem ludzkiego podmiotu jako strumienia wrażeń, albo pustego po-

jemnika na wrażenia, albo – tylko i wyłącznie – nieustannie zmieniającego się sys-
temu nerwowego. Należy zatem założyć istnienie solidnej tożsamości, wyraźnego 

centrum osobowego, „centrum »ja« osoby”4. Musiały też być – po trzecie – speł-

nione pewne warunki zewnętrzne: na przykład, musiała być kreda w zapasie, 
a w kranie woda. Ujmując zaś rzecz ogólniej: nie może być prawdziwy skrajny de-

terminizm; czy to w wersji materialistycznej, jak np. u Laplace’a, czy to w wersji 

całkowitej boskiej determinacji. Każdy morderca byłby wówczas tak samo odpo-
wiedzialny jak spadająca z dachu i zabijająca przechodnia dachówka. Nie może 

też być prawdziwy – jak zauważył Ingarden – skrajny indeterminizm; bo wówczas 

nie można przyczynowo łączyć danego czynu z danym podmiotem i w ogóle nie 
sposób podejmować racjonalnych kalkulacji, decyzji i działań, opartych wszak na 

przewidywaniu (które z kolei oparte jest na istnieniu – jakkolwiek pojętych – za-

leżności przyczynowych). Świat nie może więc być ani „żelaznym holistycznym 
ładem”, ani chaosem. Muszą w nim być „pewne luzy” i układy względnie izolo-

wane.  

Podsumowując wątek definicyjny, chciałbym zauważyć, że odpowiedzial-

ność (w pierwszym sensie) jawi się jako złożona relacja: ktoś jest odpowiedzialny 

                                                             

2 Widzimy w tym przypadku – w języku polskim – intrygujący brak symetrii. Nie mówimy o zwy-

cięskim wodzu, że jest „odpowiedzialny za zwycięstwo”, natomiast mówimy o przegranym, że jest „od-

powiedzialny za klęskę”. Silniej jest więc akcentowane obarczanie winą niż nagradzanie pochwałą.  
3 Zacytujmy aforyzm Isaaca Bashevisa Singera: „Musimy wierzyć w wolną wolę, nie mamy wy-

boru”.  
4 Por. R. Ingarden, Książeczka o człowieku, Wydawnictwo Literackie, Kraków 1987, s. 85.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

88 

 

przed kimś za coś (dyżurny jest odpowiedzialny przed nauczycielką za utrzymanie 

porządku w klasie).  

Przy czym (spoglądając na tę relację od strony przedmiotu) to coś, to może 
być:  

a) pewne zadanie plus prawa;  

b) same prawa (samo przestrzeganie prawa jest zadaniem; jak w kantyzmie);  
c) zadanie bez zważania na prawo (kto wyznacza zadanie, powiada: „Masz to 

zrobić i nic mnie nie obchodzi, jak to zrobisz”).  

 Od strony zaś podmiotu, warto zauważyć, że – jeśli odpowiedzialność ma 
zachodzić – ten kto stawia zadanie, powinien być w hierarchii wyżej niż ten, kto 

zadanie otrzymuje (nauczyciel – uczeń, dowódca – żołnierz, ojciec – syn, niefor-

malny przywódca grupy rówieśniczej – zwyczajny członek grupy, premier – mi-

nister, papież – kardynał). Im hierarchia bardziej wyrazista i im różnica w takiej 
hierarchii większa, tym odpowiedzialność jest silniej zarysowana.  

Jest też swoisty przypadek, kiedy to człowiek sam sobie stawia zadanie i sam 

przed sobą odpowiada. Nie jest to fanaberia, ale stosunkowo częste i istotne – dla 
rozwoju duchowego – „samo-mianowanie”. Jak wszakże jest to możliwe? Otóż 

bierze się to – jak sądzę – stąd, że ludzki umysł (ludzki wewnętrzny kosmos) nie 

jest jednością i monolitem, ale jest złożony i występuje w nim hierarchia, jest cen-
trum osobowe i obrzeża i to centrum osobowe daje zadanie obrzeżom. Gdyby nie 

owa wielość i gradacja, niemożliwa byłaby introspekcja i dialog wewnętrzny, nie-

możliwe też byłyby zapewne wyrzuty sumienia i – najogólniej – niezadowolenie 
z siebie (a nawet, proszę zważyć, niemożliwe byłyby sny, w których stykamy się 

i rozmawiamy z innymi ludźmi; wszak tymi postaciami kieruje nasz umysł, ale nie 

ścisły „podmiot śniący”5). Warto jednak zauważyć, że w przypadku „auto-zada-
niowania” różnica w hierarchii między centrum osobowym a obrzeżami jest nie-

wielka, a zatem też ciężar odpowiedzialności przed samym sobą nie jest zwykle 

zbyt wielki. Jeśli więc zadanie nie zostaje wykonane (na przykład palenie czy picie 

rzucone), nie kończy się to zwykle – wyjąwszy przypadki niezwykle „skrupulat-
nego sumienia” – „dramatem odpowiedzialności”, darciem szat i samobiczowa-

niem. 

* 
  

                                                             

5 Nie wiemy wszak z góry, co taka „senna postać” odpowie, kiedy zadajemy jej pytanie.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

89 

 

Przechodzimy do głównego pytania tego artykułu. Czy wszystkie takie zada-

nia i prawa są dziełem ludzi (są grą „wewnątrz-ludzką”, międzyludzką), czy też 

istnieje jakieś obiektywne zadanie postawione przed ludzkością i człowiekiem 
oraz obiektywne prawa (prawo naturalne)? Czy istnieje zatem odpowiedzialność 

w sensie metafizycznym?  

Odpowiedź na to pytanie zarysowuje jedną z zasadniczych linii podziału 
w filozofii i bodaj najważniejszą w etyce. Można w ten sposób podzielić światopo-

glądy, doktryny filozoficzne i etyczne na dwie zasadnicze grupy: jedni mówią „tak 

”; inny mówią „nie”6. Zacznijmy od negujących; otóż ci, którzy sądzą, że nie ist-
nieje odpowiedzialność w sensie metafizycznym, uważają w istocie – choć nie 

zawsze rzecz tę wprost wypowiadają – że „człowiek jest miarą wszechrzeczy”, a za-

tem, że to człowiek jest twórcą zadań, celów, hierarchii, miar i zasad; nie ma zatem 

prawa naturalnego (jest, co najwyżej, prawo natury, czyli prawa przyrody); żadna 
esencja nie poprzedza egzystencji. Wśród klasycznych, greckich doktryn filozo-

ficznych taki pogląd można znaleźć u sofistów, u Demokryta i epikurejczyków.  

Znacznie wszakże częściej, wśród klasycznych doktryn, występuje pogląd, 
że istnieje obiektywne zadanie postawione przed człowiekiem oraz obiektywna 

miara. A zatem, jakkolwiek pojęta, esencja (logos, nous, idea, pneuma) poprzedza 

(jakoś) egzystencję. Najdobitniej ten pogląd wyrażony zostaje w platonizmie i sto-
icyzmie; a następnie zostaje przyswojony przez wielkie religie monoteistyczne 

(zwłaszcza chrześcijaństwo) i połączony – jako filozoficzna nadbudowa – z tre-

ściami zawartymi w Biblii, która obfituje w przykłady dawania przez Boga zadań 
i praw narodowi wybranemu.  

Stoicyzm jest tu ciekawym filozoficznym przypadkiem, rzec można modelo-

wym. Każdy otrzymuje zadanie, rolę do odegrania w theatrum mundi i powinien 
ją odegrać jak najlepiej, czyli stosując się do prawa naturalnego. Model ten jednak 

w swojej czystej – i zarazem najbardziej radykalnej postaci – obfituje w liczne 

sprzeczności. Oto niektóre (związane z „zadaniowością”). Nie można źle odegrać 

roli, albowiem Bóg, los, opatrzność kieruje wszystkim. Wszystko jest też po-
trzebne, jest składnikiem boskiego planu, wszystko składa się na harmonię świata, 

nawet – jak przekonująco dowodził Epiktet – insekty. A złodzieje i rola złodzieja? 

Jeśli w bożym planie nie ma takiej roli, to skąd w ludzkim świecie taka obfitość 

                                                             

6 Jest też strefa pośrednia; mianowicie zbiór „słabego tak”, do której można zaliczyć – na przykład 

– etykę Arystotelesa i Kanta. Rzeczy wymagałaby rozwinięcia, na które w tym szkicu nie ma miejsca.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

90 

 

złodziei, a nawet cechów złodziejskich. A jeśli jest taka rola, czyli złodzieje są nie-

zbędnym składnikiem harmonii świata, to jak w sposób prawy (zgony z rozumem 

i prawem naturalnym) odegrać taką rolę?  
Chrześcijańska wersja „zadaniowości metafizycznej” – w związku z tym, 

że opatrzność oddziałuje „punktowo”, a człowiek może łamać prawo boże – po-

zbawiona jest tych sprzeczności (choć nie pozbawiona innych trudności). Posiada 
też – w zestawieniu z wersją stoicką – inne zalety (biorąc pod uwagę „zadanio-

wość”).  

Na plus zapisać można jednorazowość życia i świata, a nie powtórki reinkar-
nacyjne i wiecznie pulsujące eony. Wiąże się z tym nie koliste (jałowe) wyobraże-

nie czasu, a czas pojęty dynamicznie, jako strzała. Był początek czasu i będzie ko-

niec; koniec zaś wieńczy dzieło, wieńczy dzieje wszechświata; a będzie to triumf 

sprawiedliwości.  
Skoro zatem życie jest tylko jedno, nie można realizacji zadania odkładać na 

potem, na inne życie; skoro świat jest jednorazowy, a jego koniec ma sens, tym 

bardziej należy się przykładać do realizacji osobistego zadania, albowiem dobrze 
wykonana praca nie idzie na marne; składa się na końcowy triumf sprawiedliwo-

ści7.  

Metafizyczna zadaniowość oraz metafizyczna odpowiedzialność ma zatem 
w chrześcijaństwie wyrazistość i moc szczególną. Odpowiada się nie – jak ów 

przykładowy dyżurny – przed jakąś nauczycielką, a nawet nie przed królem, ale 

przed Bogiem-królem, Bogiem jedynym (a nie licznymi bogami); Bogiem osobo-
wym, ludzkim, a nie jakąś anonimową boską energią; Bogiem transcendentnym, 

będącym w górze, a nie jakąś boskością immamentną, zanurzoną w otchłaniach 

                                                             

7 Co więcej, w stoicyzmie życie cnotliwe i prawe, czyli wywiązywanie się z metafizycznego zadania, 

miało skutkować ataraksją; co empirycznie nie zawsze się sprawdzało (wolno nawet podejrzewać, że 

prawie nigdy się nie sprawdzało). W chrześcijaństwie zaś życie cnotliwe i prawe ma prowadzić do zba-

wienia i szczęścia wiecznego (czego empirycznie nie sposób podważyć); natomiast niewywiązywanie się 
z metafizycznych zadań ma skutkować wiecznym potępieniem i piekłem. Chrześcijaństwo zatem – w po-

równaniu ze stoicyzmem – posiada bardziej złożony i wielostopniowy zestaw nagród i kar. Dodajmy, że 

w chrześcijaństwie – mimo wizji wielkiej kary, czyli piekła – występuje, inaczej niż w stoicyzmie, pewna 

wyrozumiałość. Jeśli bowiem stoik choć raz wypadł ze swojej roli, choć raz zagrał fałszywie (na przykład 

poddał się emocjom), nie mógł już uważać się za stoika i spadał do rzędu moralnych „szaleńców”; 

bez żadnych stopni pośrednich. W chrześcijaństwie zaś grzesznik może się wyspowiadać, uzyskać prze-
baczenie i zacząć wszystko od nowa (nawiasem mówiąc, znana nam obecnie instytucja spowiedzi „do 

ucha księdza” pojawia się w VI wieku, staje się zaś powszechna w wieku XII). W stoicyzmie zatem „drzwi 

są zawsze otwarte”, ale tylko do śmierci, w chrześcijaństwie drzwi są zawsze otwarte do poprawy życia.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

91 

 

materii (czyli będącą niżej); Bogiem wszechwidzącym, potężnym i groźnym, ale 

też łagodnym i miłosiernym oraz dobrym i rozumnym. Trudno chyba wyobrazić 

sobie wspanialszą Osobistość, przed którą jest się odpowiedzialnym, co zarazem 
zwiększa wagę i powagę, napięcie i dramatyzm owej odpowiedzialności.  

Cywilizacja, która przyjęła chrześcijaństwo, otrzymała dzięki temu – wbrew 

temu co sądził Gibbon i Nietzsche – niezwykły dynamizm. „Chrześcijańskie są 
również – jak to ujął Miłosz w poetyckim skrócie – lokomotywa i żarówka elek-

tryczna, i bomba atomowa, i laser, czyli cała technika, która opanowała ziemię”8. 

Chrześcijańska Europa podbiła świat w teorii (w nauce) oraz w praktyce, i to w po-
dwójnym sensie, przez poskromienie – dzięki technice – natury oraz podbicie in-

nych ludów na wszystkich kontynentach (i jedno, i drugie bywa dzisiaj mocno 

krytykowane)9. W efekcie, planeta Ziemia stała się w XIX wieku kolonią Europy. 

Europy wszakże coraz mniej chrześcijańskiej.  
 

* 

 
Zaryzykować można twierdzenie, że głównym filozoficznym i ideowym tren-

dem w nowożytności – szczególnie od momentu, kiedy otrzymała ona swoją doj-

rzałą postać, czyli od oświecenia – był triumf naturalizmu. Triumf naturalizmu 
epistemologicznego (który wydaje się słuszną dyrektywą badawczą w nauce) oraz 

skojarzonego z nim – choć raczej nie mocą logiki, ale psychologii – naturalizmu 

ontologicznego i antropologicznego. Krótko mówiąc, należy badać świat przez 
sam świat (badać naturę odwołując się tylko do natury); istnieje tylko ten świat, 

tylko natura; człowiek jest przeto częścią natury (jest rozumnym zwierzęciem). 

Ów potrójny triumf naturalizmu był – innymi słowy – negacją metafizyki pojętej 
jako nad-fizyka; czyli przekonania, że istnieje jakaś nad-natura, transcendencja, 

ukryta esencja (a w człowieku jakaś „boska cząstka”, dusza). Ujmując rzecz jeszcze 

inaczej, naturalistyczny monizm zastąpił platoński i chrześcijański dualizm.  

                                                             

8 Cz. Miłosz, Ziemia Ulro, Znak, Kraków 2000, s. 289.  
9 Zaiste ów dynamizm i ekspansjonizm Europy, objawiający się podbojach i handlu – już w XVII 

wieku – międzykontynentalnym, obfitował w okrucieństwa i brzydotę. Europejscy konkwistadorzy, że-
glarze, kupcy i handlarze niewolników nie wydawali się być gorliwymi wyznawcami ośmiu błogosła-

wieństw i „kazania na górze”. Z perspektywy zaś starej cywilizacji chińskiej wydawali się zaborczymi, 

brutalnymi (i zwykle niedomytymi) barbarzyńcami. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

92 

 

Triumf naturalizmu wymagał ponownego przemyślenia kondycji ludzkiej 

i „miejsca człowieka w świecie” i sformułowania nowych odpowiedzi na podsta-

wowe, z tym związane, pytania (między innymi, „co powinniśmy czynić?” i „na co 
możemy mieć nadzieję?”). Kołakowski określił to zwięźle jako „jako realizację 

człowieka w schemacie naturalizmu”10. Była to zatem próba zadomowienia się 

w naturalizmie. Miała ona dwie główne odmiany, dwa warianty. W pierwszym 
próbowano zachować odpowiedzialność metafizyczną, mimo negacji metafizyki; 

w drugim negowano zarówno metafizykę, jak i odpowiedzialność metafizyczną.  

Zacznijmy od wariantu pierwszego. Była to więc – ujmując rzecz ogólnie 
– próba zachowania, w schemacie naturalizmu, obiektywnego zadania postawio-

nego przed człowiekiem (zadania nie będącego tylko subiektywnym i przypadko-

wym wynikiem gry społecznej i historycznej konwencji) oraz, co się z tym wiąże, 

obiektywnego sensu ludzkiego życia. Była to próba zachowania chrześcijańskiej 
zadaniowości i chrześcijańskiej wizji czasu jako strzały – zmierzającej do celu, 

w sensownym kierunku – bez chrześcijaństwa. Wymagało to wprowadzenia za-

stępników Boga, substytutów Absolutu. Pojawiły się zatem nowe ołtarze i nowe 
„bożyszcza”. Wymieńmy hasłowo najważniejsze.   

– Kult bogini Historii (rozumnej i sensownej) noszącej najpierw w swoim 

łonie, a następnie rodzącej, jakieś wspaniałe dziecko. Dzieckiem najsilniej oczeki-
wanym był komunizm. W ten sposób (na scenie zwyczajnej, empirycznej historii) 

pojawił się marksizm jako „znaturalizowany” heglizm (owo znaturalizowanie 

to tak zwane postawienie dialektyki „z głowy na nogi”). W tym schemacie to Hi-
storia wyznacza człowiekowi zadania i człowiek jest przed Historią odpowie-

dzialny. Obiektywnym zaś zadaniem człowieka jest być akuszerem tego porodu.  

– Kolejnym bożyszczem był Naród. Kult Narodu miał rozliczne źródła, hi-
storyczne i ideowe oraz rozliczne rozgałęzienia (odmiany narodowe). Najważniej-

szym źródłem historycznym była – ujmując rzecz skrótowo – klęska krajów nie-

mieckich w wojnach z Napoleonem i upadek powstania listopadowego; od strony 

teoretycznej zaś naturalizacja religijnego mesjanizmu, z dodatkiem fichteanizmu 
i heglizmu. Kult narodu, zwłaszcza w swojej odmianie praktycznej, politycznej, 

prowadził zazwyczaj do wyłonienia się Wodza, który był emanacją i uosobieniem 

Narodu i którego wola stawała się wolą Narodu (niczym „wola powszechna” Ro-
usseau, nie mająca nic wspólnego z banalnym demokratycznym głosowaniem). 

                                                             

10 L. Kołakowski, Główne nurty marksizmu. Część I, Powstanie, Zysk, Poznań 2000, s. 53.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

93 

 

W ten sposób Naród (Wódz) wyznaczał człowiekowi obiektywne – zwykle monu-

mentalne – zadania i był on przed Narodem (Wodzem) odpowiedzialny.  

– Podobnymi kultami, tyle że bardziej elitarnymi, były – ujmijmy je łącznie 
– kult Nauki i Sztuki. Człowiek (należący do wybranych) powinien służyć Nauce 

lub Sztuce. Nauka i Sztuka nie są tu traktowane jako narzędzia, środki; pożyteczne 

lub przyjemne zajęcia, ale jako cele najwyższe. Dobrze oddaje to hasło „sztuki dla 
sztuki”.   

Bogini Nauka i bogini Sztuka nie stawia jednakowych zadań wszystkim lu-

dziom; są – powtórzmy – szczególnie powołani; ci, którzy mają dar tworzenia. Są 
więc prawdziwi artyści (kapłani Sztuki), którzy potrafią tworzyć „dzieła” oraz 

prawdziwi naukowcy, odkrywcy i wynalazcy, którzy potrafią tworzyć oryginalne 

teorie naukowe (odkrywające tajemnice natury), oraz naukowe wynalazki (po-

skramiające naturę). Oni to otrzymują szczególne dary – a przeto zadania – i stają 
się odpowiedzialni przed Sztuką lub Nauką.  

A jak się to ma do „zagospodarowania w naturalizmie”? Otóż i w jednym, 

i w drugim przypadku mamy do czynienia z próbą stworzenia swoistego, czystego 
azylu pośród brudu i jałowości materii (mechanicznej natury). Stąd w przypadku 

kultu Sztuki hasło „sztuki czystej”; oderwanej od tego co sensualne, empiryczne 

(estetyczny antynaturalizm); w przypadku zaś kultu nauki, albo pozytywistyczny 
schemat podboju natury (czyli jej uczłowieczenia – jak u Comte’a), albo w przy-

padku odmiany bardziej racjonalistycznej (w duchu Keplera), budowanie modeli 

matematycznych, które są wolne od brudu materii i natury.  
– Na koniec wymieńmy – niezbyt chyba dobrze znoszącą próbę czasu – he-

roiczną propozycję Sartre’a. Skoro Boga nie ma i jest tylko natura, skoro żadna 

esencja nie poprzedza egzystencji, czyli nie istnieje żadne zadanie postawione 
przed człowiekiem, to człowiek powinien sam sobie wyznaczyć zadanie (auto-

mianowanie) i przeto stać się przed sobą odpowiedzialnym. Zadanie nie byle jakie, 

ale najważniejsze i najwyższe. Skoro bowiem Boga nie ma, powinien przejąć za-

danie Boga i stać się odpowiedzialnym za wszystko. A jeśli ciężar odpowiedzial-
ności okaże się zbyt wielki, ma prawo popełnić samobójstwo. Jeśli zaś samobój-

stwa nie popełnia, nie może zrzucić z siebie tej odpowiedzialności. Przypomina to 

trochę schemat wojskowy; kiedy ginie dowódca, najwyższy rangą oficer przejmuje 
dowodzenie i odpowiedzialność za oddział. Skoro „Bóg umarł”, najwyższy oficer 

w bycie (człowiek), przejmuje dowodzenie i odpowiedzialność za oddział, czyli za 

świat i ludzkość.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

94 

 

Bardziej konsekwentny wydaje się wariant drugi, w którym negowano zara-

zem metafizykę i odpowiedzialność metafizyczną, czyli przekonanie, że przed 

człowiekiem i ludzkością jest postawione jakieś obiektywne zadanie11.  
Ludzkość jest tedy – patrząc z perspektywie mrocznej, pesymistycznej – po-

zostawiona sama sobie i bezrobotna. Patrząc zaś z perspektywy jasnej i optymi-

stycznej, nie ma żadnej zadanej pracy, ma „czas wolny”, jest więc niejako na wa-
kacjach. Pojawia się zatem pytanie, co robić na wakacjach? 

I tu wyróżnić należy dwie główne propozycje. Nietzsche proponuje wczasy 

indywidualne z akcentem na mocne przeżycia i na uprawianie na sportów ekstre-
malnych. Na skraju zaś pojawia się dionizyjski, witalny „czyn dla czynu” (sporty 

ekstremalne uprawia się wszak często dla nich samych), ewentualnie czyn jako 

chęć dania świadectwa o sobie (czyn będący ekspresją indywidualizmu), co pro-

wadzi do tak zwanego awanturnictwa w stylu nietzscheańskim12. Druga propozy-
cja jest dużo bardziej zrównoważona i wytworzona w kręgu oświeceniowego ra-

cjonalizmu – to utylitaryzm, czyli wczasy zbiorowe. Skoro ludzkość jest na waka-

cjach, nie ma żadnego zadania, więc cierpienie nie ma żadnego wyższego sensu; 
należy zatem uczynić Ziemię możliwie najprzyjemniejszym i najwygodniejszym 

miejscem do życia. Powinniśmy się skoncentrować na tym, co realne i pożyteczne, 

a nie na jakichś celach iluzorycznych (związanych na przykład z fantomem zba-
wienia i nieba). Powinniśmy dążyć do maksimum szczęścia dla maksimum ludzi, 

                                                             

11 Pogląd ten w nowożytności dojrzewał stopniowo. Warto może odnotować dwa kroki wstępne 

(pierwszy w renesansie, drugi w wieku XVII). Giovanni Pico della Mirandola zwiększył zakres ludzkiej 

wolności w relacji do Boga; odrzucił predestynację i jakąkolwiek „szczegółową” zadaniowość. Szczegó-

łowe zdanie dostały zwierzęta i dlatego muszą „być sobą i tylko sobą” (chomik musi chomikować). Za-
danie człowieka jest zaś takie, że sam ma sobie wyznaczać zadania. Co może prowadzić do życia wege-

tatywnego, ale też do bycia „kontemplatorem wszechświata”, czyli życia nad-anielskiego. Drugi istotny 

krok to wczesny liberalizm w wydaniu Locke’a. Człowiek nie jest poddanym, nie jest własnością monar-

chy, ale jest właścicielem samego siebie, a zatem jest wolny. Jeśli pod monarchę podstawimy Boga, mamy 

przejście do zniesienia odpowiedzialności metafizycznej i auto-zadaniowania (Locke wszakże – explicite 
– tego kroku bodaj nie czyni).  

12 Por. interesującą rozprawę na ten temat Rogera Stéphane’a: Portrait de l'aventurier. T. E. La-
wrence – Malraux – von Salomon. Précédé d'une étude de J.-P. Sartre, wyd. Bernard Grasset, Paris 2004. 

Nietzsche – jak zauważył Kołakowski – wyciągnął ostateczne konsekwencje ze śmierci Boga, czyli że „nie 

ma żadnego prawa naturalnego, to my sami musimy wyrokować o dobru i złu… i tym samym naprawdę 

położył koncepcyjny fundament pod nową cywilizację; tym fundamentem była otchłań”. L. Kołakowski, 
Jezus ośmieszony. Esej apologetyczny i sceptyczny, Znak, Kraków 2014, s. 55. Skoro fundamentem jest 

otchłań, to jak zamanifestować swoją obecność i indywidualność w bezsensownym i absurdalnym świe-

cie; narzuca się wręcz sport ekstremalny, czyn zrazem spektakularny i bezcelowy: skok w otchłań.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

95 

 

przy minimum nieszczęścia; powinniśmy dążyć do maksimum przyjemności dla 

maksimum ludzi, przy minimum cierpień; powinniśmy dążyć do maksimum za-

bawy dla maksimum ludzi, przy minimum nudy i wysiłku („zasada użyteczności” 
może być więc przekształcona w atrakcyjne hasło agencji turystycznej). Moralne 

zatem jest to, co służy dobremu samopoczuciu ludzkości. Każdy czyn, jeśli służy 

owemu celowi, nawet najbardziej potworny, i tradycyjnie uznawany za niemo-
ralny, staje się moralny. Utylitarysta przekonany, że przeprowadził trafną kalku-

lację utylitarną nie ma powodu do wyrzutów sumienia, nawet gdyby popełnił 

– w tradycyjnym rozumieniu – czyn niecny. Głęboka struktura tej etycznej bu-
dowli, nie różni się zbytnio od etyki komunistycznej w interpretacji Lenina, 

że  mianowicie moralne jest to wszystko, co służy budowie komunizmu (wystar-

czy uznać, że komunizm to będzie stan maksimum szczęścia dla maksimum ludzi, 

przy minimum nieszczęścia).  
I w przypadku nietzscheanizmu, i w przypadku utylitaryzmu znika odpowie-

dzialność metafizyczna, ale też, być może, wraz z nią znika również „zwyczajna” 

odpowiedzialność moralna. O ile – jak twierdzi Roman Ingarden – warunkiem 
odpowiedzialności moralnej jest wiara w obiektywne istnienie wartości, dobra 

i zła (ewentualnie wiara w istnienie prawa naturalnego)13.  

 
* 

 

Utylitaryzm był jednym z ideowych źródeł, a następnie składowych społe-
czeństwa liberalnego. Innym istotnym źródłem i składnikiem – niejako równowa-

żącym wpływ utylitaryzmu – była cnota chrześcijańska, szczególnie w odmianie 

protestanckiej, akcentującej zadaniowość i odpowiedzialność metafizyczną, 
w której wielka rola przypadała prawości, akuratności, pracowitości i oszczędno-

ści.  

                                                             

13 „Najważniejsze są jednak egzystencjalne zagadnienia wartości: pytania o istnienie wartości 

i o ich sposób istnienia, które mają uchwycić istotę odpowiedzialności i jej realizację. Czego się domagać 

w tej sprawie od odpowiedzialności, może najlepiej uprzytomnimy sobie, kiedy wyjaśnimy, jakie teorie 

wartości właściwie niweczą odpowiedzialność. W zasadzie są to trzy, koniec końców, sceptyczne teorie: 

teoria tak zwanej „subiektywności” wartości, teoria ich źródła społecznego i teoria ich „relatywności”, 

w której między innymi zawiera się teoria ich uwarunkowania historycznego”. R. Ingarden, Książeczka 
o człowieku, dz. cyt., s. 100.  

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

96 

 

Dodajmy, że początkowo utylitaryzm miał również w sobie – od strony psy-

chicznej, od strony intencji, mimo pozoru kalkulacji i chłodu – wielki moralny 

patos. Zawierał w sobie mianowicie oświeceniową – zbliżoną do stoickiej – wizję 
równości i braterstwa ludzi w rozumie. Chodziło wszak o mnożenie pożytków 

i szczęście ludzi nie w skali partykularnej (rodu, narodu, klasy czy rasy), ale w skali 

ludzkości.  
Od lat sześćdziesiątych XX wieku – w związku z gwałtownymi przemianami 

kulturowymi, ale też cywilizacyjnymi – można obserwować w świecie liberalnym 

ewolucję pierwszego źródła i usychanie drugiego.  
W związku z sekularyzacją – szczególnie silną w krajach protestanckich – za-

nika tradycyjna chrześcijańska (protestancka) cnota. Utylitaryzm zaś, czyli hedo-

nizm społeczny, zamienia się w hedonizm samolubny, indywidualistyczny (nie 

idzie już o maksimum przyjemności dla maksimum ludzi, ale o maksimum przy-
jemności dla mnie).  

Wszystko to (choć nie tylko to) prowadzi – zdaniem różnych autorów nale-

żących do bardzo szerokiego spektrum ideowego, począwszy od socjalistów, 
a skończywszy na konserwatystach – do kryzysu świata liberalnego. Wydaje się 

jednak, że połączenie tych dwóch elementów stanowi sedno diagnozy amerykań-

skich komunitarian oraz wnikliwej diagnozy Leszka Kołakowskiego (który pisał 
o tym już w latach siedemdziesiątych; kiedy te procesy nie były tak – jak dziś – wi-

doczne). Kołakowski twierdził, że kryzys liberalnej cywilizacji to przede wszyst-

kim kryzys jednostki, podmiotu. Składa się na to wiele elementów. Ludzie nie 
biorą odpowiedzialności za swoje życie, albowiem życie nie jest czymś poważnym; 

nie jest zadaniem, jest zabawą. Ludzie nie biorą odpowiedzialności za błędy, 

za zło, które czynią, albowiem zawsze „winny jest inny”. Ów „inny” może przy-
bierać różną postać. Zrzuca się zatem odpowiedzialność na społeczeństwo, na zły 

system, na złe wychowanie, na brak opieki psychologicznej. Z kolei brak odczu-

wania winy, brak odczuwania zła w sobie (co prowadzi do nieumiejętności odróż-

niania dobra i zła w ogólności) uszkadza formowanie się podmiotu; formowania 
się „człowieka wewnętrznego”, refleksyjnego. „Egoizm – powiada sentencjonalnie 

Kołakowski – zabija ego”14. Upowszechnia się postawa roszczeniowa; świat libe-

                                                             

14 L. Kołakowski, Moje słuszne poglądy na wszystko, Znak, Kraków 1999, s. 211.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

97 

 

ralny zaludnia coraz więcej rozpieszczonych, kapryśnych Narcyzów o słabej, „mi-

gotliwej” tożsamości. Jest to niewątpliwie obraz przerysowany, przypominający 

karykaturę; jest to jednak – jak sądzę – trafna karykatura.  
Brak poczucia winy, uznania, że jest się odpowiedzialnym za zło, to nie tylko 

skutek odrzucenia odpowiedzialności metafizycznej (życia jako obiektywnego za-

dania), ale też splotu innych przyczyn: teorii usprawiedliwiających (różnych filo-
zofii podejrzeń, na czele z psychoanalizą); państwa opiekuńczego; wreszcie kultu 

młodości przeradzającego się w infantylizację (dziecko za nic nie odpowiada i jest 

niewinne, poza tym jest szczęśliwe, piękne i nieśmiertelne, a zatem „bądźmy jako 
dzieci”15).  

* 

 

Kołakowski – nawiązując do schematu Heglowskiego, w którym ziarna roz-
kładu rozwijają się wewnątrz danej formacji historycznej – mówi o „samozatruciu 

społeczeństwa otwartego”. A jednak szkoda tego społeczeństwa. Albowiem świat 

liberalny nie jest taki zły; jest może nawet – jak twierdzi – najlepszy, jaki wytwo-
rzyła ludzkość. Jego rewers, czyli świat skrajnego porządku i „tyranii odpowie-

dzialności”, gdzie ludzie są „poddani” i mają same obowiązki i żadnych praw, jest 

światem okropnym. Co więcej, mógłbym dodać, że wielki akcent położony na od-
powiedzialności, kształtujący „skrupulatne sumienia” i „moralistyczną” postawę 

wobec życia, jest szkodliwy w sferze kulturowej; uszkadza „swobodę twórczą”, 

krępuje pomysłowość, spontaniczność, ciekawość. Daje spójność (wewnętrzną 
i zewnętrzną, duchową i społeczną), ale niszczy twórczość i poznawczą dociekli-

wość16.  

                                                             

15 To rzecz jasna, uboczny skutek postępu, zwłaszcza w postępu w medycynie. W epoce „przed-

antybiotykowej”, śmiertelność wśród dzieci była bardzo wysoka; poza tym dzieci musiały często – na 

wsi, ale też w przemyśle – ciężko pracować. Dzieciństwo rzadko było więc „sielskie, anielskie” i nie cie-

szyło się taką zbiorową „estymą”. Śladem tego są różne pogardliwe określenia dziecka, związane z bru-

dem: „smarkacz”, „gówniarz”, „gnojek”.  
16 Akcent położony na spójności, hierarchii i porządku, oraz odpowiedzialności człowieka wobec 

państwa, był jedną z istotnych przyczyn przegranej komunizmu, który okazał się mało inwencyjny i in-

nowacyjny w porównaniu z Zachodem (stąd „kradzież technologii”). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

98 

 

Cóż zatem robić? Należy sprzyjać powrotowi myślenia w kategoriach odpo-

wiedzialności metafizycznej i moralnej17. W naszej cywilizacji – zdaniem Koła-

kowskiego – jest na to tylko jeden (sprawdzony) sposób; należy mianowicie życzyć 
sobie „rewitalizacji chrześcijaństwa”. Ową „rewitalizację” wyobraża on sobie ra-

czej w duchu modernistycznym, a nie konserwatywnym, tomistycznym. Idzie bo-

wiem o owocne współistnienie chrześcijaństwa i świata liberalnego. Jest on rów-
nież sceptycznie nastawiony do tak zwanej „Nowej Duchowości”, która mogłaby 

być jakąś alternatywą dla chrześcijaństwa. W tej wersji nie transcendentny Bóg, 

ale kosmiczna energia, jakaś neo-pneuma, stawia przed nami zadanie: mamy być 
pasterzami biosfery.  

Nie wydaje mi się, aby w świecie liberalnym, czyli pluralistycznym, występo-

wał tu jakiś konflikt. Powrót sacrum i powrót odpowiedzialności metafizycznej 

może odbywać się obydwoma kanałami.  
 

 

 

Bibliografia 
 

Ingarden R., Książeczka o człowieku, Wydawnictwo Literackie, Kraków 1987.  

Kołakowski L., Główne nurty marksizmu. Część I, Powstanie, Zysk, Poznań 2000.  
Kołakowski L., Jezus ośmieszony. Esej apologetyczny i sceptyczny, Znak, Kraków 2014.  

Kołakowski L., Moje słuszne poglądy na wszystko, Znak, Kraków 1999.  
Miłosz Cz., Legendy nowoczesności, Wydawnictwo Literackie, Kraków 1996. 

Miłosz Cz., Ziemia Ulro, Znak, Kraków 2000.  
Stéphane R., Portrait de l’aventurier. T. E. Lawrence – Malraux – von Salomon. Précédé 

d'une étude de J.-P. Sartre, Bernard Grasset, Paris 2004.  
 
 

 
  

                                                             

17 Można wszakże argumentować, jak Richard Dawkins, że jest dokładnie odwrotnie, że powrót 

zadaniowości metafizycznej byłby bardzo niebezpieczny. Wszak Dżihad jest oparty w najwyższym stop-
niu na takiej właśnie zadaniowości, czyli prowadzi do wojny, agresji, zabobonności. Wydaje się, że to 

„wylewanie dziecka z kąpielą”. Z tego, że ktoś użył noża do mordowania, nie wynika, że należy zakazać 

używania noży.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

99 

 

Summary 
 

Responsibility in the metaphysical sense 
 

To speak about moral responsibility (in a strong sense) two conditions have to be ful-

filled: man must be a free and there must be some transcendent objective task posed to man. 

I propose to focus on this second component and look at modernity as a gradual crumbling of 

the vision of the transcendent goal.  If responsibility – in a sense – lies in the fact that someone 

is responsible for something in front of someone, the image of being responsible to a personal 

God is the strongest form of responsibility. In connection with secularization, this type of re-

sponsibility decreases in the western (liberal) world, contributing to the crisis of subjectivity 

and virtue (atomization, egoism, narcissism, hedonism, claim attitudes). Numerous opinions 

of sociologists and philosophers (including communitarians), diagnosing the crisis of Western 

culture connected with the crisis of the individual and the sense of responsibility. If the diagno-

sis is accurate, one should not be afraid of the “return of religiosity” (connected with the dis-

coveries of modern physics); on the contrary, it is necessary to look at this process with opti-

mism, because it can contribute to rebuilding the sense of metaphysical responsibility. Which, 

in turn, may contribute to the growth of dynamism and cohesion of liberal societies, preventing 

them from “autointoxication”.  

Keywords: moral responsibility, metaphysical responsibility, metaphysical task, sense 

and purpose of existence, Christianity, naturalism, history of ideas, utilitarianism, the crisis 

of the liberal world 

 

Zusammenfassung 
 

Verantwortung im metaphysischen Sinne 

 

Moralische Verantwortung (im tiefen Sinne) setzt die Erfüllung von zwei Bedingungen 

voraus: Der Mensch muss frei sein; es muss ein objektives Ziel vorhanden sein, eine dem Men-
schen gegebene transzendente Aufgabe. In meinem Artikel konzentriere ich mich auf der zwei-

ten Bedingung, indem ich die Neuzeit als einen langsamen Zerfall der Vorstellung von einem 
transzendenten Ziel zeige. Falls die Verantwortung in gewissem Sinne darauf beruht, dass je-
mand für etwas vor jemandem verantwortlich ist, dann ist die Vorstellung vom Verantwort-

lichsein vor personalem Gott die höchste Stufe der Verantwortung. Im Zusammen-hang mit 
der Säkularisierung lässt in der liberalen westlichen Welt diese Art von Verantwortung nach, 

was zu einer Krise der Subjektivität und der Tugend (Atomisierung, Egoismus, Narzissmus, 
Hedonismus, Anspruchsdenken) beiträgt. Das bezeugen zahlreiche Aussagen von Sozialwis-

senschaftlern und Philosophen (u. a. Kommunitaristen), die eine Krise der westlichen Kultur 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53



Jacek Breczko, Odpowiedzialność w sensie metafizycznym 

 

100 

 

vor dem Hintergrund der Krise des Individuums und des Verantwortungsbewusstseins diag-

nostizieren. Falls diese Diagnose zustimmt, sollte man nicht die mit den Entdeckungen der mo-
dernen Physik korrelierende „Rückkehr von Sakrum“ befürchten. Man sollte im Gegen-teil die-

sem Prozess zuversichtlich entgegensehen, denn er kann zum Aufbau eines metaphysischen 
Verantwortungsbewusstseins beitragen, das sich wiederum an der Entwicklung der Dynamik 
und der Kohärenz von liberalen Gesellschaften entgegen ihrer „Selbstvergiftung“ beteiligen 

kann. 
  

Schlüsselworte: Moralverantwortung, metaphysische Verantwortung, metaphysischer 
Auftrag, Sinn und Ziel des Daseins, Christentum, Naturalismus, Ideengeschichte, Utilitarismus, 

Krise der liberalen Welt 
 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 
 

 

Information about Author: 

 
JACEK BRECZKO, habilitated doctor, Department of Human Philosophy and Psychology, Med-

ical University of Bialystok, Poland. Address for correspondence: ul. Szpitalna 37, PL 15–295 Białystok; 

e-Mail: breczko@poczta.onet.pl  

 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 15:30:53

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

