
 

 

KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 14/ 2015 

ARTYKUŁY, s. 111–127 

 

KRYZYS EUROPY W FILOZOFII  

ALEKSANDRA HERCENA I JOSÉ ORTEGI Y GASSETA  
 

Natalia Michna 
 

Artykuł prezentuje problem kryzysu Europy w ujęciu dwóch myślicieli: dziewiętna-

stowiecznego rosyjskiego filozofa Aleksandra Hercena oraz hiszpańskiego filozofa pierw-

szej połowy XX wieku, José Ortegi y Gasseta. Niewątpliwie ich filozofia wyrosła 

na gruncie odmiennych uwarunkowań historycznych i kulturowych, a także w różnym 

czasie i miejscu. Paradoksalnie jednak obaj myśliciele prezentowali zaskakująco zbliżone 

poglądy na naturę i przyczyny trawiącego kulturę europejską kryzysu. Obserwując zmie-

niającą się w XIX wieku Europę, Hercen antycypował niektóre idee związane z kryzy-

sem Europy, obecne później w myśli Ortegi y Gasseta. W kryzysowym myśleniu Herce-

na i Ortegi dostrzec można dwie istotne zbieżności: po pierwsze, rodzaj katastrofizmu 

prezentowanego przez obu myślicieli, po drugie, filozoficzne ujęcie masy i elity społecz-

nej.50 

 
Słowa kluczowe: kryzys, katastrofizm, masa ludzka, elita społeczna, Europa, Alek-

sander Hercen, José Ortega y Gasset 

  

 

Idea kryzysu 

 
Myślenie kryzysowe obecne jest w kulturze europejskiej już od XVII 

wieku. Paolo Rossi pisze, że już „u samego zarania dziejów nowożyt-
nych obecne było napięcie między nadzieją na nadzwyczajne nowości 

a lękiem przed zagrażającymi katastrofami”1. Idea kryzysu sprzężona 
z myśleniem katastroficznym jest bowiem stałym składnikiem refleksji 

na temat otaczającej człowieka rzeczywistości. Dlatego tego rodzaju 

                                                           
5   NATALIA MICHNA, mgr, doktorantka, Uniwersytet Jagielloński w Krakowie,  

Polska; adres do korespondencji: ul. Grodzka 52, 31–044 Kraków; e-mail:                       

natalii26@gmail.com 

  
1 P. Rossi, Zatonięcie bez świadka. Idea postępu, tłum. A. Dudzińska-Facca, Wyd. IFiS 

PAN, Warszawa 1998, s. 14. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

112 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 myślenie możemy nazwać narracją o charakterze regulatywnym2, uzu-
pełniającym każdy obowiązujący w danym momencie dziejowym, świa-

topogląd. Regulatywność narracji kryzysowej zakłada permanentną 
możliwość katastrofy, jako jednego z niepożądanych skutków zaniedba-

nia tego, co stanowi o kulturowym dziedzictwie Europy. Narracja ta ma 
ponadto charakter ponadczasowy, niezależny od okresów rozwoju i do-
brobytu.  

Rozprzestrzenianie idei kryzysu na gruncie europejskim nasiliło się 

zwłaszcza w drugiej połowie XIX wieku. Było to zjawisko paradoksalne, 

ponieważ to właśnie wtedy, w dziewiętnastym stuleciu, zdobyczne nauk 

szczegółowych, powszechna urbanizacja, rozwój techniki i wzrost po-

ziomu edukacji ugruntowały przekonanie o nowych możliwościach 
rozwijającego się świata. Europa zaczęła wówczas zapewniać względne 

bezpieczeństwo i dostatniość życia, które dawały społeczeństwom na-

dzieję na lepszą przyszłość. Równocześnie jednak ową stabilizację zakłó-
cały lokalne niepokoje społeczne, rewolucje oraz pierwsze symptomy 

zagrożeń płynących ze strony tak unowocześnionego świata. Kryzysowe 
myślenie dotyczyło szczególnie kształtu społeczeństw europejskich, całej 

sztuki nowoczesnej oraz głębokich przemian w sferze kultury. Na zagro-

żenia płynące z nowej sytuacji dziejowej zaczęli wskazywać kolejni my-
śliciele europejscy, między innymi Oswald Spengler, Fryderyk Nie-

tzsche, Thomas Carlyle czy Matthew Arnold. 
Jednak idea kryzysu Europy znalazła także mocny oddźwięk w myśli 

rosyjskiej, wbrew okcydentalistycznym ideałom panującym w Rosji 

w latach 1830–1860. Okcydentalizm był ruchem społeczno-politycznym, 

którego przedstawiciele opowiadali się za przeprowadzeniem w Rosji 
reform upodabniających ustrój i społeczeństwo rosyjskie do cywilizacji 

zachodnioeuropejskiej. Choć okcydentaliści nie stworzyli jednolitego 
systemu filozoficznego, a ich poglądy ewoluowały w czasie, to podsta-

wowym, łączącym ich założeniem była krytyka systemu autokracji car-

skiej oraz postulat zastąpienia go systemem wypracowanym przez naro-
dy europejskie. Umiarkowane skrzydło okcydentalistów reprezentowało 

poglądy liberalne, kładąc nacisk na stopniowe wprowadzanie reform 

i szerzenie w Rosji powszechnej oświaty. Z kolei okcydentaliści radykal-
ni, zainspirowani filozofią Hegla, stopniowo krytykowali całość organi-

                                                           
2 Regulatywność jest tutaj rozumiana po Kantowsku, jako zbiór wskazówek 

służących do należytego traktowania danej rzeczy. U Immanuela Kanta idee 

regulatywne nie rozszerzają naszej wiedzy konstytutywnej. Nie można też 

przyporządkować im żadnego przedmiotu możliwego doświadczenia, są one jedynie 

wyrazem pragnienia metafizycznego. Według Kanta ideami regulatywnymi były: dusza, 

świat i Bóg. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

113 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 zacji społeczeństwa rosyjskiego i przychylnie wypowiadali się o potrze-
bie rewolucji.  

Jednym z czołowych przedstawicieli radykalnego okcydentalizmu był 

początkowo Aleksander Hercen. Z czasem jednak jego fascynacja cywi-
lizacją zachodnioeuropejską uległa osłabieniu, czego wyrazem stała się 

prezentowana przez niego od lat pięćdziesiątych XIX wieku, krytyka 
Zachodnich ideałów. Rosyjski filozof już wtedy antycypował niektóre 

idee związane z kryzysem Europy, obecne później w myśli hiszpańskiego 

filozofa pierwszej połowy XX wieku – José Ortegi y Gasseta. Myśliciel 
ten, młodszy o ponad pół wieku od Hercena, uznawany jest obecnie 

za jednego z najważniejszych dwudziestowiecznych krytyków kultury 

masowej oraz nowoczesnych społeczeństw europejskich. Filozoficzne 
zainteresowania Ortegi dalekie były jednak od dziewiętnastowiecznej 

filozofii rosyjskiej i dlatego tym bardziej wartościowe i nowatorskie wy-
daje się porównawcze zestawienie poglądów hiszpańskiego filozofa 

na sytuację Europy w pierwszych dekadach XX wieku z krytycznymi 

poglądami Hercena. Analiza ta ma na celu wykazanie, że pomimo cza-
sowego i przestrzennego dystansu dzielącego obu myślicieli oraz zupeł-

nie odmiennego podłoża kulturowego, na którym wyrosła ich filozofia, 
prezentują oni zaskakująco zbieżne poglądy na temat kryzysu Europy. 

W kryzysowym myśleniu Hercena i Ortegi dostrzec można szczególnie 

dwie zbieżności: po pierwsze, rodzaj katastrofizmu prezentowanego 
przez obu myślicieli, po drugie, filozoficzne ujęcie masy i elity społecz-

nej. 

 
 

Typologia katastrofizmu 
 
Analizę krytycznych wobec kultury europejskiej stanowisk Hercena 

i Ortegi należy poprzedzić metodologicznym uporządkowaniem klu-

czowych dla nich pojęć. W tym kontekście centralnym terminem jest 
katastrofizm, który jest „prospektywnie zorientowanym historiozoficz-
nym poglądem akcentującym kierunkową zmienność historyczną, do-

prowadzającą wyróżniony – w konkretnych profecjach – element procesu 
dziejowego (a może to być cały świat, ludzkość, jej wyodrębniony odłam 

w postaci np. określonej cywilizacji czy kultury albo i też konstytutywne 

dla danej kultury wartości) do progu zagłady lub wprost do unicestwie-
nia”3, choć jak pisze Leszek Gawor, nigdy nie został on ostatecznie doo-

                                                           
3 L. Gawor, Katastrofizm w polskiej myśli społecznej i filozofii 1918–1939, Wyd. UMCS, 

Lublin 1999, s. 25. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

114 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 kreślony. Pomocne mogą być jednak encyklopedyczne definicje, zgodnie 
z którymi, katastrofizm jest „typem świadomości historiozoficzno-

moralnej, która pojawiła się w literaturze, publicystyce i teorii kultury 
na przełomie XIX i XX wieku oraz w 20-leciu międzywojennym. Treścią 

jej było przewidywanie bliskiej i nieuchronnej zagłady, jaka zagrażać 

miała współczesnemu światu”4 lub też „zespołem tendencji historiozo-
ficzno-moralnych związanych z przekonaniem o […] katastrofie zagraża-

jącej współczesnemu światu […] przejawiającym się w filozofii, teorii 

kultury i literaturze europejskiej, zwłaszcza w okresie 20-lecia między-
wojennego”5.  

Pojawiające się w filozofii i literaturze wątki katastroficzne, przyjmują 

najczęściej postać teorii. Teorie te jednak, pomimo wszystkich powierz-
chownych podobieństw, różnią się między sobą. Dlatego też niezbędne 

jest przedstawienie typologii myślenia katastroficznego, która nie tylko 
da nam pełny obraz tego, czym jest katastrofizm jako teoria, ale przede 

wszystkim pozwoli dokonać właściwej kategoryzacji stanowisk reprezen-

towanych przez Hercena oraz Ortegę y Gasseta. Można bowiem wyróż-

nić cztery podstawowe rodzaje katastrofizmu, odwołujące się do ilo-

ściowego oraz jakościowego czynnika różnicującego.  
Czynnik ilościowy wskazuje, jaki obszar rzeczywistości zostanie obję-

ty przewidywaną katastrofą, co z kolei implikuje rozróżnienie na kata-

strofizm o charakterze totalnym lub partykularnym. Katastrofizm total-
ny6 charakteryzuje „akcentowanie momentu nieuniknionego i jedno-
krotnego aktu zagłady określonej kulturowo części ludzkiej społeczności 

– na przykład cywilizacji zachodniej”7. Zatem totalny wymiar tego ro-

dzaju myślenia oznacza, że zagłada dotyczy całej ludzkiej rzeczywisto-
ści, zarówno w wymiarze duchowym, jak i fizycznym. Jak pisze Zbi-

gniew Kuderowicz katastrofizm ten „pojmuje destrukcję w sposób abso-
lutny”8, najczęściej jako apokalipsę, armagedon i unicestwiającą życie 

destrukcję. Warto podkreślić, że tego rodzaju myślenie katastroficzne 

                                                           
4 B. Wojnowska, Katastrofizm, [w:] Literatura polska. Przewodnik encyklopedyczny, t. 1, 

PWN, Warszawa 1984, s. 428–429. 
5 Hasło: katastrofizm, [w:] Encyklopedia powszechna, t. 2, PWN, Warszawa 1984. 
6 Wzorcowymi przykładami katastrofizmu o charakterze totalnym są: stoicka teoria 

apokatastazy czyli odrodzenia się lub odnowienia świata po pewnym okresie jego 

istnienia, zwieńczonym totalną zagładą; teoria cywilizacji Oswalda Spenglera czy też 

linearna koncepcja dziejów św. Augustyna, w której nastanie Królestwa Bożego (Civitas 

Dei) poprzedza apokalipsa.  
7 L. Gawor, Katastrofizm w polskiej myśli społecznej i filozofii 1918–1939, dz. cyt., s. 21. 
8 Z. Kuderowicz, Filozofia dziejów, Wyd. Wiedza Powszechna, Warszawa 1983, 

s. 216. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

115 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 wskazuje na nieodwracalność kierunku wszelkiego rozwoju, który nie-
odwołalnie zmierza (w bliższej lub dalszej perspektywie) do zamknięcia 

dziejów czy też do spopularyzowanego przez Francisa Fukuyamę, 
a ogłoszonego już przez Hegla, „końca historii”9. 

Katastrofizm partykularny10 ma nieco łagodniejszy charakter, ponie-

waż pomija całościowy zasięg i ostateczny wymiar przewidywanej za-
głady. Andrzej Kołakowski twierdzi, że katastrofizm partykularny jest 

„rodzajem postawy kulturowej wyrastającej z prób oswojenia historii, 

a to ze względu na to, że ma on zarazem charakter diagnostyczny i pro-
gnostyczny, ocenia, wartościuje i przewiduje […], jest silnie nacechowa-

ny aksjologicznie, odwołuje się do wartości, nie tylko do wiedzy”11. Ka-
tastrofizm ten głosi zatem zagładę wybranego fragmentu rzeczywistości, 

najczęściej szczególnie cennego w danym kręgu kulturowym czy cywili-

zacyjnym. Stąd silny watek aksjologiczny, o którym wspomina Koła-
kowski.  

Kolejne dwie odmiany katastrofizmu odwołują się do jakościowego 

czynnika różnicującego. Bowiem nie tylko zasięg nadchodzącej katastro-
fy jest ważny, lecz także jej koniecznościowy bądź alternatywny charak-

ter. W pierwszej wersji katastrofizm konsekwentny12 podkreśla nieu-
chronność aktu zagłady, niezależnie od tego, czego zagłada ta będzie 

dotyczyć: świata ludzkiego, danej cywilizacji lub kultury, wartości czy 

bytu jako takiego. Katastrofizm ten musi zatem odwoływać się do ko-
niecznych praw historii, natury lub woli Opatrzności, które decydują 

o nieuchronności określonych zdarzeń. Natomiast katastrofizm alterna-

tywny13 (nazywany także hipotetycznym) odchodzi od tak skrajnego 
pesymizmu, uwzględniając możliwość uniknięcia katastrofy rzeczywi-

stości lub wybranego jej fragmentu. Katastrofizm ten ma charakter pro-

                                                           
9 J. Breczko, Historia po „końcu historii” (próba ogólnej diagnozy kondycji kultury i polityki 

Zachodu), „Sofia” 2012, nr 12, s. 69. 
10 Katastrofizm partykularny reprezentują między innymi poglądy Maxa Schelera 

(zanik cennych dla danej kultury wartości) czy Witkacego (zanik metafizycznego 

poczucia dziwności świata przyczyną unicestwienia duchowej działalności człowieka 

pod postacią sztuki, religii i filozofii). 
11 A. Kołakowski, Historia, kultura, katastrofa, „Przegląd Filozoficzny” 1995, nr 2, 

s. 48.  
12 Przedstawicielami katastrofizmu konsekwentnego według Leszka Gawora byli 

Witkacy i Oswald Spengler. Por. tenże, Katastrofizm w polskiej myśli społecznej i filozofii 

1918–1939, dz. cyt., s. 23. 
13 Katastrofizm alternatywny reprezentują między innymi poglądy Feliksa 

Konecznego (zagładę powstrzymać może odrodzenie religijne), Floriana Znanieckiego 

(nastanie nowej, uniwersalnej cywilizacji ludzkiej) oraz Alberta Schweitzera (ratunkiem 
są głębokie przemiany etyczne).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

116 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 babilistyczny, ponieważ jego „integralnym elementem jest przekonanie, 
że istniejący ład polityczny, społeczny czy wręcz kosmiczny prawdopo-

dobnie lub na pewno ulegnie w przyszłości gwałtownej zagładzie”14 oraz 
pełni funkcje „prognostyczno-ostrzegawcze”15. 

Wyróżnione rodzaje myślenia katastroficznego mogą się ze sobą 

krzyżować dając kolejno cztery ostateczne modele katastrofizmu: konse-
kwentny totalny, konsekwentny partykularny, alternatywny totalny oraz 
alternatywny partykularny16. Cechy charakterystyczne każdego modelu 

są wypadkową opisanych powyżej rodzajów katastrofizmu. Dla potrzeb 
niniejszych rozważań przedstawiony zostanie tylko jeden z nich, alterna-

tywny katastrofizm partykularny, którego przedstawicielami byli Hercen 
oraz Ortega y Gasset.  

Alternatywny (hipotetyczny) katastrofizm partykularny wskazuje 
głównie na degradację istotnych dla danej kultury lub cywilizacji warto-

ści. Najczęściej są to wartości duchowe, niematerialne, odnoszące się do 

sfery metafizyki, religii bądź całej kultury. Alternatywny charakter tego 
stanowiska wskazuje jednak na możliwość uniknięcia katastrofy i ma 

wymiar ostrzegawczy: istnieje realna możliwość przezwyciężenia kryzy-
su, pod warunkiem podjęcia radykalnych działań zapobiegawczych. 

Tego rodzaju katastrofizm prezentowali tacy myśliciele, jak Albert 

Schweitzer – prognozujący upadek wartości duchowych na rzecz domi-
nacji wartości materialnych i utylitarnych, Mikołaj Bierdiajew oraz Ja-

cques Maritain, którzy ogłaszali upadek wartości religijnych, Edmund 

Husserl, który pisał o kryzysie nauk europejskich, a także – przede 

wszystkim – Aleksander Hercen oraz José Ortega y Gasset. 
 

 

Kryzys Europy według Hercena  

a katastrofizm Ortegi y Gasseta 
  

Idea kryzysu Europy występuje w dwóch zasadniczych wersjach: fini-
tystycznej i infinitystycznej. Wersja finitystyczna zakłada, że zwieńcze-

niem kryzysu jest nieunikniona i ostateczna katastrofa, po której nie ma 
już możliwości odrodzenia. Natomiast w myśl stanowiska infinitystycz-
nego, historia stanowi ciąg cyklów rozwojowych, oddzielonych od siebie 

                                                           
14 S. Mazurek, Wątki katastroficzne w myśli rosyjskiej i polskiej 1917–1950, Wyd. 

Leopoldinum, Wrocław 1997, s. 8. 
15 L. Gawor, Katastrofizm w polskiej myśli społecznej i filozofii 1918–1939, dz. cyt., s. 23. 
16 Pełny opis czterech modeli katastrofizmu podaje Leszek Gawor. Por. tamże,   

s. 24–25. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

117 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 czasami kryzysu i katastrofami, noszącymi w sobie zalążek odrodzenia 
i nastania nowej epoki w dziejach ludzkości. Kryzysowe myślenie infini-

tystyczne jest rodzajem pesymizmu historiozoficznego, który swoim 
zasięgiem obejmuje wspomniany katastrofizm alternatywny17. Dlatego 
uzasadnione wydaje się określenie katastroficznych stanowisk Hercena 

oraz Ortegi y Gasseta jako przykładów historiozoficznego pesymizmu, 
objawiającego się pod postacią teorii kryzysu Europy Zachodniej.  

Hercen, pomimo antyokcydentalistycznej krytyki kultury europej-
skiej18, podzielał zachodnie troski i obawy o przyszły kształt społecznej 

i politycznej rzeczywistości. „Przewiduję niechybną zagładę starej Euro-

py i niczego nie żałuję, ani szczytów jej cywilizacji, ani jej instytucji [...]. 

Dlaczego więc zostaję? Zostaję dlatego, że tu toczy się walka, że mimo 
krwi i łez tu rozstrzygają się problemy społeczne, że cierpienia chociaż 

bolesne i piekące, są tutaj jawne, walka otwarta, nikt się nie kryje [...], 

przemoc tu wielka, ale i protest głośny”19. Swoją postawę opierał on, 
podobnie jak Konstanty Leontjew, na poczuciu solidarności z Europą, 

ogarniętą w połowie XIX wieku wielowymiarowym kryzysem. Jedno-
cześnie był przekonany o cyklicznym charakterze dziejów, który zakła-

da, że po każdym takim kryzysie, nastąpić musi odrodzenie: „Schorzała 

Europa […] zakończy swoje marne życie w mrokach tępoty, w zaniku 
uczuć, bez przekonań, bez sztuki, bez potężnej poezji. […] A potem? 

Potem przyjdzie wiosna, młode życie bujnie zakwitnie na grobowej pły-

cie […] i rozpocznie się nowy cykl dziejów, trzeci tom historii po-
wszechnej”20. Tym samym Hercen podkreślał trwałość kultury europej-

skiej, której integralnym elementem jest idea kryzysu jako siła napędowa 
przemian społecznych, politycznych i kulturowych. Na odbiegający od 

radykalizmu Hercenowski katastrofizm wskazuje Janusz Dobieszewski 
pisząc, że „okcydentalizm Hercena nie polegał na afirmacji zachodnio-
europejskiej myśli filozoficznej, ani na bezwzględnej pochwale rzeczywi-

stości Zachodu. Okcydentalistom – bo także Bakuninowi i Bielińskiemu 
                                                           

17 Tamże, s. 25. 
18 Poglądy Hercena ewoluowały od stanowiska okcydentalistycznego, którego 

wyrazem była początkowa fascynacja Zachodem i propozycja przeprowadzenia w Rosji 

reform na kształt europejski, aż do merytorycznej krytyki kultury Zachodu. Momentem 

przełomowym w jego życiu, który zaważył także na kierunku jego myślenia, było 

doświadczenie Wiosny Ludów, które spowodowało u niego kryzys światopoglądowy 

i klęskę okcydentalistycznych ideałów. Por. J. Dobieszewski, Aleksander Hercen – filozofia 

czynu, filozofia osobowości, [w:] Wokół Leontjewa i Bierdiajewa. Almanach myśli rosyjskiej, 

red. J. Dobieszewki, Wydział Filozofii i Socjologii Uniwersytetu Warszawskiego, 2001. 
19 A. Hercen, Z tamtego brzegu, [w:] tenże, Pisma filozoficzne, t. I, tłum. J. Walicka, 

PWN, Warszawa 1965, s. 516. 
20 Tamże, s. 642–643. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

118 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 – przyświecała idea powszechnego kryzysu i przełomu, natomiast 
na Zachodzie kryzys ten wydawał się mieć, według nich, największe 

szanse pozytywnego rozwiązania, wydawał się najbardziej dojrzały 
i owocny”21. 

Podobne stanowisko prezentował Ortega, zgodnie uważany przez 

większość badaczy za przedstawiciela hipotetycznego katastrofizmu22. 
Ogólnoeuropejski kryzys pierwszej połowy XX wieku był dla niego ko-

lejnym etapem w rozwoju Europy, zarówno na poziomie społecznym, 

politycznym jak i kulturowym. Dlatego hiszpański filozof nigdy nie pod-
dał się całkowicie defetystycznemu myśleniu. Twierdził on, że pod po-

wierzchnią widocznych katastrof rodzi się zupełnie nowy kształt ludz-

kiej, wspólnotowej egzystencji. Wątpliwości były w jego ocenie chorobą 
poważną, ale uleczalną. Chorobą, która motywuje do działania i daje 

nadzieję na odmienną niż dotychczas, lepszą przyszłość. Dlatego Ortega 
nazywał siebie „prorokiem brzasku”23, który w zmierzchu ogarniającym 

Europę, widział zapowiedź nowego, lepszego jutra. Podobnie jak Hercen 

opowiadał się za cykliczną teorią dziejów, w myśl której kolejne fazy 
rozwoju i upadku następują po sobie i stanowią siłę napędową historii 

ludzkości. 
Ponadto, tak jak rosyjski filozof, Ortega uważał, że współczesna de-

strukcja harmonijnego, klasowo uporządkowanego świata, wpisana jest 

w historię Europy: „fakt, że nasza cywilizacja stała się dla nas problema-
tyczna, że wszystkie jej zasady bez wyjątku mogą być przedmiotem wąt-

pliwości, nie jest z konieczności niczym smutnym, godnym pożałowa-

nia, ani nie oznacza stanu agonii, lecz przeciwnie, wskazuje, iż nowa 
forma cywilizacji zaczyna w nas kiełkować, że zatem pod powierzchnią 

widocznych katastrof […], pod powierzchnią cierpień, trwóg i nędz, ro-
dzi się właśnie nowy kształt ludzkiej egzystencji”24. Stany kryzysu były 

według Ortegi nie tylko czymś „naturalnym” dla kręgu kultury europej-

skiej, ale odgrywały dużo poważniejszą rolę. Stanowiły mianowicie wa-
runek konieczny do zachowania jej żywotności oraz tożsamościowej 

trwałości: „katastrofy są czymś normalnym w dziejach, są czymś ko-

                                                           
21 J. Dobieszewski, Aleksander Hercen – filozofia czynu, filozofia osobowości, dz. cyt., 

s. 10–11. 
22 L. Kopciuch, O »specyfice« polskiego katastrofizmu międzywojennego (Witkacy – 

Znaniecki) na tle koncepcji zachodnich, „Parerga” 2007, nr 3, s. 69. 
23 J. Ortega y Gasset, Rozmyślania o Europie, [w:] tenże, Bunt mas i inne pisma 

socjologiczne, tłum. P. Niklewicz, H. Woźniakowski, PWN, Warszawa 1982, s. 651–652. 
24 Tamże, s. 652. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

119 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 niecznym w działaniu ludzkiego przeznaczenia. Ludzkość bez katastrof 
popadłaby w gnuśność, straciłaby wszelką twórczą moc”25.  

Klimat „głębokiego niepokoju, obaw i pesymizmu w odniesieniu do 
losów Zachodu”26 ujawnia się bez wątpienia w refleksji filozoficznej obu 

myślicieli. Jednak równocześnie pojawia się także przeświadczenie, 

że bez owych momentów zwątpienia i zachwiania dotychczasowego 
ładu Europa nie tylko nie mogłaby się rozwijać, lecz także zatraciłaby 

własną, niepowtarzalną tożsamość. Hercen i Ortega byli bowiem w pełni 

świadomi, że istotę dziejów kultury Zachodu stanowi konieczne i cy-
kliczne przenikanie się idei postępu oraz idei kryzysu. 

 
  

Organizm europejski 
  

Znamienne jest, że obaj filozofowie w sposób heurystyczny odnosili 

się do kryzysu świata starożytnego, w szczególności do upadku Impe-

rium Rzymskiego. Przeszłe wydarzenia i zjawiska traktowali jako pod-
stawę dla wniosków dotyczących aktualnej rzeczywistości. Dzięki heu-

rystycznemu podejściu nie tylko wskazywali na podobieństwo historycz-

nych wydarzeń do aktualnej sytuacji w Europie, ale nie obawiali się for-
mułowania odważnych i nowatorskich hipotez dotyczących jej przyszło-

ści.  
W tym kontekście, charakterystyczny dla obu filozofów jest organi-

cyzm, który traktuje każde społeczeństwo (w szerszej skali całe społe-

czeństwo europejskie) jako żywy, rozwijający się organizm, którego po-
szczególne części są ze sobą powiązane niczym części jednego organi-

zmu. Od wzajemnej współpracy tych części zależy dobrobyt całości, 
a choroba jednego z członków osłabia kondycję całego organizmu. Her-

cenowskie porównanie Europy do schorowanego organizmu znajdujemy 

w eseju Z tamtego brzegu: „Ostatnie nikłe i chorobliwe resztki dawnego 

życia ledwie starczają na to, żeby jeszcze czas jakiś utrzymać rozpadają-

ce się części ciała, które dążą do utworzenia nowych połączeń, do rozwi-

nięcia nowych form”27. Dalej pisał on także: „Śmierć nie unicestwia czę-

ści składowych, lecz wyzwala je z dawnej jedności, dając im możność 

istnienia w innych warunkach”28. Tym samym Hercen podkreślał, 
że wielowarstwowy rozkład Europy ma w sobie zalążek nowego kształtu 

                                                           
25 Tamże, s. 654. 
26 P. Rossi, Zatonięcie bez świadka. Idea postępu, dz. cyt., s. 113. 
27 A. Hercen, Z tamtego brzegu, dz. cyt., s. 649. 
28 Tamże, s. 650. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

120 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 jej istnienia. Hercen, który od 1847 roku przebywał na zachodzie Euro-
py, we Francji i we Włoszech, był świadkiem Wiosny Ludów, rewolu-

cyjnych i narodowych niepokojów, trawiących zachodnioeuropejski 
świat w połowie XIX wieku29. Obserwując zmieniającą się rzeczywistość, 

dostrzegł obłudę demokratycznych ideałów wolności, równości i brater-

stwa i dlatego przyszłość Europy upatrywał w socjalizmie, który nazy-
wał „odpowiednikiem nauki nazareńskiej w Imperium Rzymskim”30, 

natomiast „rzeczywistej siły twórczej demokracja nie posiada i dlatego 

nie do niej należy przyszłość”31. Rosyjski filozof widział w socjalizmie 
najlepsze możliwe lekarstwo dla schorowanego europejskiego organi-

zmu. W tym punkcie ujawnia się już fundamentalna różnica między 
projektującymi poglądami Hercena i Ortegi y Gasseta – stanie się ona 

wyraźna po krótkiej prezentacji katastroficznego stanowiska hiszpań-

skiego filozofa.  
Porównując kryzysową sytuację współczesnej mu Europy do czasów 

schyłku Imperium Rzymskiego, Ortega kładł szczególny nacisk na kon-

struktywne konsekwencje upadku Imperium, które pozwoliły na prze-
formułowanie dotychczasowych porządków i dalszy rozwoju kontynen-

tu. Rozpad Cesarstwa był bowiem początkiem formowania się odręb-
nych państw i poczucia przynależności narodowej, czyli współczesnych 

filarów całej kultury europejskiej32. Dlatego analizując kryzys Imperium 

Rzymskiego i wskazując na jego podobieństwa do współczesnego tożsa-
mościowego kryzysu Europy, Ortega nie obawiał się stawiania hipotez 

dotyczących jej najbliższej przyszłości. Hiszpański filozof był jednym 

z pierwszych zachodnich myślicieli, którzy badając przyczyny europej-
skiego kryzysu, wykraczali poza czysto defetystyczne, kryzysowe myśle-

nie. Ortegiańska hipoteza dotycząca kształtu postkryzysowej Europy 
opierała się przede wszystkim na wizji jej wielopoziomowego zjedno-

czenia. Pomimo fundamentalnych różnic między starożytnym obywate-

lem rzymskiej prowincji a współczesnym obywatelem narodowego pań-

stwa europejskiego, heurystyczne podejście Ortegi opierało się na pojęciu 

wspólnotowości, które było charakterystyczne dla kręgu kultury europej-

skiej na przestrzeni ponad dwóch tysięcy lat. W Rozmyślaniach o Europie 

filozof wskazywał na historyczną „świadomość wspólnoty” i „poczucie 

przynależności do Europy”33, które charakteryzowały zarówno starożyt-
                                                           

29 Por. E. Podolan, Feudalizm rosyjski w socjologicznej i historiozoficznej spuściźnie 

Aleksandra Hercena, „Wschodni Rocznik Humanistyczny” 2006, tom III, s. 153. 
30 Tamże, s. 600. 
31 A. Hercen, Z tamtego brzegu, dz. cyt., s. 601. 
32 J. Ortega y Gasset, Rozmyślania o Europie, dz. cyt., s. 685–708. 
33 Tamże, s. 698. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

121 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 nych Rzymian rozproszonych w odmiennych kulturowo prowincjach, 
jak i charakteryzują współcześnie wszystkie narody europejskie. Owo 

poczucie przynależności do kręgu kultury zachodniej pozwoliło Ortedze 

wskazać „podziemny nurt” trwałości i spoistości, czyli niewidzialny 
kręgosłup organizmu europejskiego, który mimo kryzysów pozostaje 

nienaruszony. Kryzysy te były wyrazem wątpliwości współczesnej Eu-
ropy i problematyczności pojęć określających dotychczas jej tożsamość, 

ale – podobnie jak u Hercena – stanowiły siłę napędową wszelkich 

zmian i postępu.  
Według Ortegi, przy zachowaniu nienaruszonego „kręgosłupa”, eu-

ropejski organizm odrodzi się pod postacią wielopoziomowego zjedno-

czenia narodów europejskich. Podstawą tego zjednoczenia miała być 
wspomniana już świadomość przynależności do kręgu kultury zachod-

nioeuropejskiej. Warto jednak podkreślić, że dla Ortegi owa wspólnoto-
wość Europy nie była jedynie przyszłościowym projektem czy też dzie-

jową możliwością. Poczucie europejskiej jedności było zjawiskiem histo-

rycznym, ugruntowanym w ewolucji pojęć państwa i narodu. Dlatego 
pojęcie „Europa” nie oznaczało dla Ortegi wyłącznie jedności geogra-

ficznej, ale duchową, ponadnarodową jedność, opartą na wspólnych 
strukturach, porządku społecznym i ekonomicznym oraz na wspólnym 

systemie wartości. Kryzys, którego świadkiem był Ortega, objawiający 

się pod postacią wątpliwości trawiących kulturę europejską, miał być 
właściwym bodźcem do zbudowania tak rozumianej, demokratycznej 

wspólnoty europejskiej.  

W tym miejscu widać ową fundamentalną różnicę pomiędzy Herce-
nowskim i Ortegiańskim przyszłościowym projektem Europy. Obaj kata-

strofiści, przekonani o trawiącym Europę kryzysie, widzieli jej przyszłość 

w zupełnie odmiennych kształtach. Historiozoficzny pesymizm pozo-
stawiał nadzieję na przyszłość, która u Hercena (zwłaszcza w okresie lat 

pięćdziesiątych XIX wieku) oznaczała rewolucyjny zwrot ku społeczeń-

stwom socjalistycznym, natomiast u młodszego o ponad pół wieku Orte-

gi, który doświadczył już „dobrodziejstw” w pełni rozwiniętego i scho-

rowanego socjalizmu, miała ona charakter wielopoziomowego zjedno-
czenia niezależnych, demokratycznych państw europejskich. Zachowu-

jąc perspektywę chronologiczną, ale powstrzymując się od wartościowa-

nia, można twierdzić, że w ogólnym wymiarze spełniły się oba te scena-
riusze. Rosja poszła bowiem w kierunku socjalizmu, którego marksi-

stowska wersja zrodziła ostatecznie ideologię komunistyczną, a Europa, 
po doświadczeniach pierwszej i drugiej wojny światowej, rozpoczęła 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

122 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 proces stopniowego zjednoczenia, którego efektem jest współczesny 
kształt Unii Europejskiej. 

 

Masy i elita 
 

Warto podkreślić, że mimo różnicy dotyczącej wizji przyszłości, obaj 
myśliciele prezentowali podobne stanowisko także w kwestii rozumienia 

masy i elity społecznej. Pojęcia te są bowiem nierozerwalnie związane 

z katastroficzną wizją zarówno Hercena, jak i Ortegi y Gasseta.  
Historiozoficzny pesymizm nie przeszkadzał Hercenowi być optymi-

stą w kwestii dziejowego znaczenia jednostek, tworzących społeczne 
elity. To właśnie na jednostkach spoczywa odpowiedzialność za przyszły 

kształt świata, ponieważ tylko one są zdolne wyzwolić się ze zdegenero-

wanych mas społecznych i zacząć samodzielnie, krytycznie myśleć. 
W elicie – jako grupie krytycznie myślących jednostek – widział Hercen 

„prawdę, siłę moralną, dążenie do niezależności, umiłowanie piękna, 
wiedzę zarówno w teraźniejszości, jak i w przyszłości”34. Na przestrzeni 

wieków elita „wyprzedziła […] zdziczały, prymitywny, przytłoczony 

ciężką pracą lud”35 i słusznie przypada jej w udziale wiodąca rola spo-
łeczna. Natomiast masa uosabiała „ciasne pojęcia, oparte na tradycji, 

ograniczone potrzeby, niewielkie dążenia w kierunku dobra, niewielkie 

popędy w kierunku zła”36. Jako zwolennik socjalizmu, Hercen był świa-
domy, że ustrój ten nie będzie korzystny dla „wykształconej mniejszo-

ści”37 i jej wiodąca rola społeczna może zostać zagrożona, ale jednocze-

śnie wierzył, że również w takim porządku elita znajdzie swoje miejsce 

jako siła napędowa wszelkich zmian i nośnik wysublimowanych warto-

ści.  
W przypadku Ortegi, którego krytyka społeczeństw europejskich 

przedstawiona została w dziele Bunt mas, również możemy mówić 

o antagonistycznych pojęciach elity i masy. Dla hiszpańskiego filozofa 

podział społeczeństwa na elitę i masy ludzkie był, podobnie jak u Herce-

na, porządkiem naturalnym i pożądanym z pragmatycznego punktu wi-
dzenia. Pisał: „Społeczeństwo jest zawsze dynamicznym połączeniem 

dwu czynników: mniejszości i mas”; „Na mniejszość składają się osoby 
lub grupy osób charakteryzujące się pewnymi szczególnymi cechami. 

Natomiast masa to zbiór osób nie wyróżniających się niczym szczegól-

                                                           
34 A. Hercen, Z tamtego brzegu, dz. cyt., s. 632–633. 
35 Tamże, s. 604–605.  
36 Tamże, s. 633. 
37 Tamże, s. 575. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

123 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 nym. […] Masy to »ludzie przeciętni«”38. Opisując charakterystyczne dla 
początku XX wieku zjawisko „buntu mas”, które nazywał „wertykalną 

inwazją barbarzyńców”39, Ortega skupił się przede wszystkim na pojęciu 
człowieka masowego, który w ówczesnym czasie zaczął odgrywać wio-

dącą rolę w całej europejskiej kulturze i rzeczywistości społecznej. Pisał, 

że człowiek masowy to „zadufany paniczyk”40, który rozsiadł się wy-
godnie w świecie dostatku i zapomniał o ilości pracy i wysiłku włożo-

nych przez innych ludzi w jego obecny dobrobyt. Twierdził, że taki 

człowiek nie czuje się do czegokolwiek zobowiązany, czuje się zwolnio-
ny z obowiązku pracy na rzecz innych, a także, co najważniejsze, na 

rzecz samego siebie. „Zadufany paniczyk” oddala się zatem od swojego 
powołania, którym, według Ortegi, jest istotowa konieczność samoro-

zwoju każdego człowieka41. Mentalność człowieka masowego określił 

Ortega w następujący sposób: „Ten typ człowieka, zrodzony w świecie 
zbyt dobrze zorganizowanym, który widzi dla siebie same korzyści, 

a jest zarazem ślepy na niebezpieczeństwa, po prostu nie potrafi zacho-
wywać się inaczej. Jest rozpuszczony przez środowisko, w którym żyje, 

przez »cywilizację«. »Beniaminek«, żyjący w niej jak w domu rodzin-

nym, nie odczuwa żadnej potrzeby wyjścia poza własne, kapryśne »ja«, 
nic go nie skłania do posłuchu wobec wyższych, zewnętrznych wzglę-

dem siebie instancji, a już najmniej czuje się w obowiązku docierania do 

najgłębszych pokładów własnego przeznaczenia”42.  
Jednocześnie, prezentując skrajny intelektualny elitaryzm, Ortega 

szczególnie dowartościował jednostki, które w czasach dominacji tak 

scharakteryzowanych mas ludzkich, były jedyną nadzieją dla przyszłości 

Europy. „Człowiek jest intelektualnie masowy wtedy, gdy postawiony 

wobec jakiegoś problemu zadowala się tymi myślami, które na ten temat 

                                                           
38 J. Ortega y Gasset, Bunt mas, [w:] tenże, Bunt mas i inne pisma socjologiczne, dz. cyt., 

s. 7. 
39 Tamże, s. 55. 
40 Tamże, s. 119. 
41 Konieczność samorozwoju człowieka jest jednym z fundamentów Ortegiańskiej 

koncepcji „ja to ja i moje okoliczności” (hiszp. yo soy yo y mi circunstancia), 

przedstawionej po raz pierwszy w roku 1914, w książce Medytacje o Don Kichocie. 

Koncepcja ta zakłada dynamiczny charakter bytu ludzkiego, który aby żyć, musi wyjść 

poza samego siebie i spotkać się ze światem, by móc rozwijać w nim wszystkie dostępne 

mu możliwości. Koncepcja ta nosiła znamiona Heideggerowskiego egzystencjalizmu 

i jako autentyczne i pełne, traktowała jedynie aktywne oraz twórcze życie jednostki. 

Por. K. Polit, Kryzys cywilizacji Zachodu w myśli José Ortegi y Gasseta, Wyd. UMCS, Lublin 

2005, s. 43–62; D. Leszczyna, Projekt filozofii witalnej w filozofii José Ortegi y Gasseta, 

„Roczniki Filozoficzne” 2009, t. LVII, nr 1, s. 127–155. 
42 J. Ortega y Gasset, Bunt mas, dz. cyt., s. 125. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

124 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 przyjdą mu akurat do głowy. Człowiekiem wybitnym jest natomiast ten, 
kto nie zadowala się tym, co mu od razu, bez uprzedniego wysiłku, 

przyjdzie do głowy, lecz za godne siebie uznaje jedynie to, co go jeszcze 
przewyższa, a czego poznanie i zrozumienie wymaga zdwojonego wy-

siłku”43. Przedstawiciel elity, o której pisał Ortega, ma wewnętrzną po-

trzebę odwoływania się do zasad i norm wyższych i nie umie zadowolić 
się tym, co jest mu dane tu i teraz. Jednak pragnienie osiągnięcia więcej 

idzie w parze ze świadomością proporcjonalnego wkładu wysiłku i pra-

cy. Krzysztof Polit pisze, że przedstawiciel elity „jest w ortegizmie 
w sposób konstytutywny istotą moralną, która ma obowiązek realizowa-

nia swojego przeznaczenia określonego przez jego autentyczne ja. Życie 

takiego człowieka będzie się zatem sprowadzało do konieczności działa-

nia (que hacer), ale nie jakiegokolwiek, dowolnego, ale takiego, do które-

go jest on zobowiązany na mocy swojego powołania. […] Szlachetność 
jest zatem ideałem etycznym, związanym z wysiłkiem i samodyscypliną 

ludzi zdolnych do działań w pełni spontanicznych”44. Człowiek wybitny 
jest zawsze w stanie ciągłej aktywności i ciągłego poszukiwania samego 

siebie. Dlatego życie takiego człowieka nazywał Ortega „życiem szla-

chetnym”45, będącym synonimem „życia pełnego trudu i wyrzeczeń, 
zawsze gotowego do doskonalenia się, do przechodzenia od tego, co już 

jest, do wyższych celów i obowiązków”46. 
  
 

Wnioski i perspektywy 
 

Zestawienie katastroficznych poglądów Hercena oraz Ortegi y Gasse-

ta pozwala sformułować pozytywny wniosek na temat zbieżności w ich 
myśleniu o kryzysie, zarówno w przypadku prezentowanego przez nich 

stanowiska katastroficznego, jak i związanej z nim kwestii podziału spo-

łeczeństwa na elitę i masę. Ich historiozoficzna wizja Europy wpisuje się 
w nurt myślenia pesymistycznego, stanowiąc przykład alternatywnego 

katastrofizmu partykularnego. 
Diagnoza na temat kondycji Europy w obu koncepcjach nie pozosta-

wia wątpliwości. Hercenowska i Ortegiańska Europa pogrążona była 

w głębokim kryzysie. Kryzys ten dotyczył wielu aspektów życia, jednak 

na pierwszy plan wysuwały się kwestie kulturowe i nierozerwalnie 

                                                           
43 Tamże, s. 69. 
44 K. Polit, Kryzys cywilizacji Zachodu w myśli José Ortegi y Gasseta, dz. cyt. s. 218. 
45 J. Ortega y Gasset, Bunt mas, dz. cyt., s. 72. 
46 Tamże, s. 72. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

125 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 z nimi związany aspekt społeczny – stąd partykularny wymiar ich kata-

strofizmu. W eseju Rosja i Polska rosyjski filozof pisał: „Nienawidziliśmy 

już wszystkiego, co wywodzi się z Petersburga, kiedy fiasko Europy po 
roku 1848 dokończyło naszej edukacji; spojrzeliśmy wówczas na Europę 

bezlitosnym wzrokiem”47. Uwaga ta jasno pokazuje, że ów „bezlitosny 

wzrok” obnażył prawdziwe, schorowane oblicze europejskiej kultury 

i społeczeństw. Podobnie twierdził Ortega, rozpoczynając Bunt mas 

znamiennymi stwierdzeniami: „Jesteśmy obecnie świadkami pewnego 
zjawiska, które, czy tego chcemy czy nie, stało się najważniejszym fak-

tem współczesnego życia publicznego w Europie. Zjawiskiem tym jest 

osiągnięcie przez masy pełni władzy społecznej. Skoro masy już na mocy 
samej definicji nie mogą ani tym bardziej nie powinny kierować własną 

egzystencją, a tym bardziej panować nad społeczeństwem, zjawisko to 
oznacza, że Europa przeżywa obecnie największy kryzys, jaki może spo-

tkać społeczeństwo, naród i kulturę”48. Według Ortegi, kryzys Europy 

był faktem dokonanym, dominującym w europejskiej rzeczywistość 
pierwszych dekad XX wieku. 

Cechą charakterystyczną obu koncepcji była jednak wiara w możli-

wość przetrwania kultury, dlatego poglądy obu autorów sytuują się nie 
tylko w ramach katastrofizmu partykularnego, ale też przede wszystkim 

– alternatywnego. Warto zapytać, co ich skłoniło do zajęcia takiego 
umiarkowanego stanowiska? Kryzysowe myślenie obu filozofów było 

zależne od ich poglądów na temat porządku społeczeństw europejskich, 

który formował się na oczach Hercena w połowie wieku XIX, a swój 

ostateczny kształt osiągnął za życia Ortegi na początku wieku XX. Po-

dział społeczeństw europejskich na masę i elitę oraz jednoznacznie nega-

tywna ocena społecznej dominacji mas – to kolejne wspólne ich przeko-
nania. Mimo różnic w sposobie rozumienia kształtu przyszłej Europy – 

Hercenowskiego socjalizmu oraz Ortegiańskiej wizji demokratycznej 
ponadnarodowej jedności – tym, co łączyło obu filozofów, było funda-

mentalne przekonanie o wiodącej, kulturo- i socjotwórczej roli mniejszo-

ści. Wiara w jednostkowego człowieka, który charakteryzuje się intelek-
tualną niezależnością i jest zdolny do krytycznego myślenia, stanowiące-

go zawsze pierwszy krokiem do dalszego, twórczego rozwoju, pozwoliła 
obu myślicielom zachować nadzieję na kulturowe i polityczne przetrwa-

nie Europy. 
 

                                                           
47 A. Hercen, Rosja i Polska, [w:] tenże, Pisma filozoficzne, t. II, tłum. J. Walicka, PWN, 

Warszawa 1965, s. 516. 
48 J. Ortega y Gasset, Bunt mas, dz. cyt., s. 3. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

126 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

  

Bibliografia 
 

Breczko J., Historia po „końcu historii” (próba ogólnej diagnozy kondycji 

kultury i polityki Zachodu), „Sofia” 2012, nr 12, s. 69–82. 

Dobieszewski J., Aleksander Hercen – filozofia czynu, filozofia osobowości, 

[w:] Wokół Leontjewa i Bierdiajewa. Almanach myśli rosyjskiej, 

red. J. Dobieszewski, Wydział Filozofii i Socjologii Uniwersytetu 

Warszawskiego, Warszawa 2001, s. 9–36. 

Encyklopedia powszechna, t. 2, PWN, Warszawa 1984. 

Gawor L., Katastrofizm w polskiej myśli społecznej i filozofii 1918–1939, Wyd. 

UMCS, Lublin 1999. 

Górski E., José Ortega y Gasset i kryzys ideologii hiszpańskiej, Wyd. PAN 

Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1982. 

Hercen A., Pisma filozoficzne, t. I, II, tłum. J. Walicka, A. Walicki, PWN, 

Warszawa 1965. 

Kołakowski A., Historia, kultura, katastrofa, „Przegląd Filozoficzny” 1995, 

nr 2. 

Kopciuch L., O »specyfice« polskiego katastrofizmu międzywojennego (Witkacy 

– Znaniecki) na tle koncepcji zachodnich, „Parerga” 2007, nr 3, s. 65–74. 

Kuderowicz Z., Filozofia dziejów, Wyd. Wiedza Powszechna, Warszawa 

1983. 
Leszczyna D., Projekt filozofii witalnej w filozofii José Ortegi y Gasseta, 

„Roczniki Filozoficzne” 2009, t. LVII, nr 1, s. 127–155.  
Literatura polska. Przewodnik encyklopedyczny, red. zbiorowa, t. 1, PWN, 

Warszawa 1984. 
Mazurek S., Wątki katastroficzne w myśli rosyjskiej i polskiej 1917–1950, 

Wyd. Leopoldinum, Wrocław 1997. 

Ortega y Gasset J., Bunt mas i inne pisma socjologiczne, tłum. P. Niklewicz, 

H. Woźniakowski, PWN, Warszawa 1982. 

Podolan E., Feudalizm rosyjski w socjologicznej i historiozoficznej spuściźnie 

Aleksandra Hercena, „Wschodni Rocznik Humanistyczny” 2006, t. III, 
s. 149–156. 

Polit K., Kryzys cywilizacji Zachodu w myśli José Ortegi y Gasseta, Wyd. 

UMCS, Lublin 2005. 

Rossi P., Zatonięcie bez świadka. Idea postępu, tłum. A. Dudzińska-Facca, 

Wyd. IFiS PAN, Warszawa 1998. 
  

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30



 

  

 

127 
Natalia Michna, Kryzys Europy w filozofii Aleksandra Hercena… 

Refleksja teologiczno-fundamentalna 

 Summary 
 

Europe in Crisis: Catastrophic Visions of Alexander Herzen  

and José Ortega y Gasset 

  
This article presents the problem of the European crisis as seen by two thinkers: 

the nineteenth-century Russian philosopher Alexander Hercen and the Spanish philoso-

pher of the first half of the twentieth century, José Ortega y Gasset. Undoubtedly their 
philo-sophy grew on the basis of different historical and cultural circumstances. Paradox-

ically, both thinkers presented surprisingly similar views on the nature and causes of the 
crisis consuming European culture. Observing the nineteenth century Europe, Hercen 

anticipated some of the ideas related to the crisis in Europe, evident later in the thought 
of Ortega y Gasset. Hercen and Ortega’s thought on crisis is characterized by two basic 

similarities: firstly, the kind of catastrophism presented by both thinkers; secondly, 

the philosophical approach to the idea of the mass and social elite. 
 

Keywords: crisis, catastrophism, human mass, social elite, Europe, Aleksander Her-
cen, José Ortega y Gasset 

 

 

 

Zusammenfassung 
 

Die Krise Europas in der Philosophie von Alexander Herzen  

und José Ortega y Gasset 

 
Der Artikel stellt das Problem der Krise Europas in der Auffassung zwei Denker dar: 

des russischen Philosophen aus dem 19. Jahrhundert Alexander Herzen und des spani-
schen Philosophen aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts José Ortega y Gasset. 

Ihre Philosophie ist zweifelsohne auf dem Boden anderer historischer und kultureller 
Bedingungen entstanden, in anderen Zeiten und an anderen Orten. Paradoxerweise 

zeigten jedoch beide Denker überraschend ähnliche Anschauungen über die Natur und 
die Gründe der Krise, die die europäische Kultur zehrte. Indem Herzen die Umwälzun-

gen im Europa des 19. Jahrhunderts beobachtete, nahm er einige Ideen in Bezug 

auf die Krise Europas vorweg, die später im Denken von Ortega y Gasset zum Ausdruck 
kamen. Im Denken über die Krise bei Herzen und Ortega lassen sich zwei wesentliche 

Übereinstimmungen bemerken: erstens der von beiden Denkern präsentierte Katastro-
phismus, zweitens die philosophische Auffassung der Masse und der sozialen Elite. 

 
Schlüsselworte: Krise, Katastrophismus, Menschenmasse, soziale Elite, Alexander 

Herzen, José Ortega y Gasset 

 
 

Information about Author: 
 

NATALIA MICHNA, M.A., doctoral student, Jagiellonian University in Kraków, Po-
land; address for correspondence: ul. Grodzka 52, 31–044 Kraków, Poland; e-mail:                    

natalii26@gmail.com  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 24/01/2026 00:39:30

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

