
  

 

121 

 

Kultura i Wartości  
ISSN 2299-7806  

Nr 39 (2025) 
 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2025.39.121-158  

 
Główne wektory oddziaływania  

relatywizmu sofistów na sferę polityki 
 
 

Jacek Breczko 1 
 https://orcid.org/0000-0002-8862-9721 

 
W artykule opisuję relację relatywizmu sofistów do ich poglądów politycznych. Nacisk 

kładę na stworzenie pewnego modelu, a nie na szczegółową rekonstrukcję historyczną. Wyróż-
niam dwie główne koncepcje sofistów, a przeto dwa główne wektory oddziaływania: skrajny 
relatywizm Protagorasa prowadzący do „demokracji relatywistycznej” oraz „teorię siły” 
(„prawo silniejszego”). Próbuję też pokazać pewien mechanizm (dostrzeżony już przez Pla-
tona), który prowadzi – w praktyce – od jednego do drugiego: chaos wprowadzany przez de-
mokrację relatywistyczną rodzi popyt na rządy „silnej ręki”. W drugiej części artykułu zajmuję 
się nowożytnymi kontynuacjami obydwu koncepcji z akcentem na „teorię siły”. Analizuję pod 
tym kątem poglądy: Machiavellego, Hobbesa, Hegla, Nietzschego oraz XX-wiecznych filozofów 
francuskich. Mimo że sofiści działali na demokratycznym gruncie, to ich dwie główne doktryny 
(„teoria siły” i skrajny relatywizm) są – moim zdaniem – dla demokracji szkodliwe, a nawet 
niszczące. Nie nadają się więc na etyczny, aksjologiczny i meta-etyczny fundament dla liberalnej 
demokracji. Pojawia się zatem pytanie, którym kończę ten artykuł: Jak taki fundament mógłby 
wyglądać? 

 
Słowa kluczowe: sofiści, relatywizm epistemologiczny, relatywizm moralny, teoria siły, 

demokracja relatywistyczna, Machiavelli, Hobbes, Hegel, Nietzsche, Rorty, Michael Lynch 
 

                                                           
JACEK BRECZKO, dr hab., Uniwersytet Medyczny w Białymstoku; adres do korespon-

dencji: Uniwersytet Medyczny w Białymstoku, Zakład Psychologii i Filozofii, ul. Szpitalna 37, 
15–295 Białystok; e-mail: breczko@poczta.onet.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

122 

 

Wstęp 
  
Uzasadnione wydaje się badanie pewnych zjawisk kulturowych w ich postaci 

początkowej, niejako embrionalnej, albowiem łatwiej wtedy dostrzec główne po-
działy i linie rozwojowe. Dlatego też nie będę w tym artykule dokonywał szczegó-
łowej historycznej analizy dorobku sofistów (co zresztą zdecydowanie przekro-
czyłoby rozmiary artykułu), ale stworzę pewien autorski i – siłą rzeczy – uprosz-
czony model, szkicując zarazem ciąg dalszy, czyli różne nowożytne i nowoczesne 
kontynuacje (czy też domniemane kontynuacje) tego swoistego sposobu myślenia 
i światopoglądu. Konstruując ów model, będę kładł akcent na logiczne związki 
między różnymi poglądami sofistów i podziałami w ich gronie. Jest to o tyle uza-
sadnione, że tworząc ten zbiorowy portret, można sobie pozwolić na pewną arbi-
tralność, zważywszy na ubogość materiałów źródłowych.  

 
 

* 
 
Wedle znanego łacińskiego porzekadła: inter arma silent musae; otóż nie 

zawsze milczą. Nie milczały na przykład we włoskim renesansie oraz w piątym 
wieku przed naszą erą w Grecji, w tak zwanym „złotym wieku”, którego pierwszą 
połowę wypełniały „wojny perskie”, a wieńczyła, trwająca blisko trzy dekady, 
okrutna „domowa” wojna peloponeska. W wyniku wojen i związanych z nimi 
przewrotów, zmieniały się – niczym w kalejdoskopie – stosunki społeczne i poli-
tyczne, upadali starzy władcy i pojawiali się nowi. Znikała stabilna fasada społecz-
nej budowli i odsłaniały się jej głębsze warstwy; uważni obserwatorzy mogli zatem 
dostrzec kruchość i umowność fasady oraz ukryte zazwyczaj realne mechanizmy 
polityczne i ekonomiczne. Kryzys społeczny wywołany wojnami umożliwiał, in-
nymi słowy, zajrzenie poza uszkodzoną scenę polityki i zapoznanie się z jej kuli-
sami. Kryzys społeczny nie był jednak jedynym kryzysem w owym wieku, nałożył 
się na to kryzys bardziej subtelny, związany nie z militarnymi, politycznymi i eko-
nomicznymi dążeniami Greków, ale z ich aspiracjami poznawczymi, czyli z kry-
zysem filozofii. Ów podwójny kryzys był gruntem, na którym wyrastali i dziwne 
owoce wydawali nowi filozofowie, czyli sofiści.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

123 

 

Na czym wszakże polegał (w wielkim skrócie) ów kryzys w filozofii? Głów-
nym celem filozofów, począwszy od szkoły jońskiej, było poznanie całości: przy-
rody, świata, bytu. Poznanie to miało być solidne i pewne. Cel był zatem bezinte-
resowny (czysta ciekawość) i bardzo ambitny: pewna wiedza o wszystkim. Po 
mniej więcej stu pięćdziesięciu latach od pierwszej próby, podjętej przez Talesa 
i jego uczniów, okazało się, że celu nie udało się osiągnąć. Efekty nie były być może 
mizerne, ale sprzeczne: jedni, idąc tropem Heraklita, twierdzili, że wszystko 
w świecie się zmienia, świat jest odwiecznym strumieniem (czy też ogniem), pły-
nącym (płonącym) poprzez wewnętrzne napięcia. Inni, eleaci, twierdzili nato-
miast, że nic się nie zmienia: byt jest, a zmienna przyroda jest jakąś ułudą. Kom-
promis pluralistów, a szczególnie atomistów, nie był przekonujący, albowiem 
jakże miałby się sam zbudować kwiat czy motyl z miniaturowych, odwiecznych 
cegiełek? 

  
 

Sofiści – wprowadzenie 
  
I tu zaczyna się historia sofistów. Zaliczany do „starych sofistów” Gorgiasz, 

podsumowując to niepowodzenie i zarazem ironicznie nawiązując do Parmeni-
desa i Melissosa, ujął to w swoim słynnym trylemacie: nic nie istnieje1, a jeśli nawet 
coś istnieje, to jest niepoznawalne, a jeśli nawet komuś udałoby się coś poznać, to 
i tak nie będzie w stanie tego przekazać innym. Mamy więc trzy tezy, których Gor-
giasz, niczym prawnik, podejmuje się bronić, począwszy od najdalej idącej i naj-
bardziej radykalnej, skończywszy na najmniej radykalnej2. Ów trylemat akcentuje 
– poza pierwszą tezą – kwestię poznawalności świata, a nie istnienia świata; można 
by go zatem ująć w sposób następujący: prawda nie istnieje, a jeżeli nawet istnieje, 
to jest niepoznawalna, a jeśli jest poznawalna, to jest niekomunikowalna. Pierw-
szym zatem krokiem w ramach „logicznej rekonstrukcji” poglądów sofistów jest 
relatywizm epistemologiczny. Nie ma prawdy obiektywnej, prawdziwe jest to, co 
ktoś za prawdę uznaje. Prawdziwość poglądu zależy od punktu widzenia, a żaden 
                                                           

1 Po grecku: οὐδέν ἔστιν oudén éstin, czyli „nic jest”.  
2 Gorgiasz swe tezy formułuje niczym adwokat, który „chce pokonać swojego przeciwnika 

i krok po kroku zbija jego stanowisko, wycofując się z dowodu do (pozornego) przyznania racji 
i znowu przystępując do dowodu”. Zbigniew Nerczuk, „Traktat O niebycie Gorgiasza z Leonti-
noi”, Przegląd Filozoficzny Nowa Seria 6, nr 3 (23) (1997): 84.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

124 

 

punkt widzenia nie jest wyróżniony. Kiedy mówię, że coś jest prawdziwe i realne, 
nie mówię nic o świecie, mówię tylko coś o sobie. Antropologiczny kontekst rela-
tywizmu epistemologicznego zawarty jest w słynnej tezie innego „starego sofisty” 
– Protagorasa: „Miarą wszystkich rzeczy jest człowiek; istniejących, że istnieją 
i nie istniejących, że nie istnieją”3. Subiektywne są zatem nie tylko takie jakości 
rzeczy jak zimny, ciepły, słodki, kwaśny, ale subiektywne jest samo ich istnienie. 
Protagoras – jak widać – poważnie traktuje pierwszą tezę z trylematu Gorgiasza 
(oto zarazem wczesne sformułowanie Berkeleyowskiego esse est percipi). Kolejni 
sofiści mniej jednak – wolno się domyślać – zajmowali się istnieniem świata, 
a bardziej „miarodajnością człowieka” (anthropos metron). Skoro człowiek jest 
miarą wszechrzeczy, czyli twórcą wszelkich miar i praw (co szczególnie rzuca się 
w oczy – powtórzmy – w czasach niespokojnych, upadku starych porządków i wy-
łaniania się nowych oraz na styku różnych kultur), to – siłą rzeczy – prowadzi to 
do wniosku, że nie ma żadnych praw naturalnych, obiektywnych i bożych. Nie 
istnieją zatem kultury „prawdziwe” i miarodajne, posiadające „pieczątkę” bosko-
ści i słuszności (czyli boskie lub obiektywne prawa) oraz kultury barbarzyńskie, 
tym bardziej barbarzyńskie, im bardziej odmienne od owych miarodajnych. Skoro 
człowiek jest miarą wszechrzeczy, to nie ma prawdziwych boskich praw, prawdzi-
wych proroków, objawienia i prawdziwych świętych ksiąg. Skoro człowiek jest 
twórcą wszelkich miar, to wszystkie kultury są ludzką twórczością, a wszystkie 
prawa – obyczajowe, moralne i państwowe – są rodzajem konwencji (pojęcie kon-
wencji wprowadzili wprawdzie cynicy, ale można je stosować do światopoglądu 
sofistów avant la lettre). Prawa nie są ciężkie i niewzruszone niczym pomnik ze 
spiżu, ale ruchome, słabe i lekkie niczym puch. Wiatr historii z łatwością je roz-
wiewa.  

 Skoro jednak jest to ludzka twórczość, a nie boże lub naturalne prawodaw-
stwo, to jaka jest geneza kultury i zawartych w niej praw? Po co i w jaki sposób 
ludzie stworzyli ów sztuczny twór z umownymi prawami? Sofiści próbowali upo-
rać się z tymi pytaniami, a rezultaty tych prób poznajemy nie wprost (nie zacho-

                                                           
3 Warto odnotować, że znana definicja prawdy Arystotelesa z Metafizyki nawiązuje pole-

micznie do sformułowania Protagorasa: „Powiedzieć o tym, co jest, że jest, a o tym, czego nie 
ma, że nie ma, jest prawdą”. Arystoteles, Metafizyka, tłum. Kazimierz Leśniak (Warszawa: 
PWN, 1984), 99. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

125 

 

wały się bowiem teksty sofistów poświęcone tej sprawie), ale poprzez relację Pla-
tona. Jedni – jak Kallikles4 – uważali, że wszelkie prawa (albo te, w których akcen-
tuje się równość ludzi, jak w demokratycznych Atenach) są dziełem licznych sła-
bych, aby poskramiać i hamować nielicznych silnych. Rzec można, że tworzą je 
„ludzkie owieczki”, aby zabezpieczyć się przed „ludzkimi drapieżnikami”. Inni – 
jak Trazymach – dowodzili, że są dziełem nielicznych silnych i przebiegłych, aby 
podporządkować sobie i wykorzystać licznych i słabych (a przeto „ludzkie dra-
pieżniki” tworzą prawa, aby „strzyc” i eksploatować „owieczki”, co lepiej pasuje 
do systemów politycznych, w których rządy sprawuje kasta kapłańska, arystokra-
tyczna lub oligarchiczna). To jednak kwestia drugorzędna: ważniejsza jest konsta-
tacja, że kultura jest tworem wymyślonym, sztucznym, konwencjonalnym, jest 
niejako „rzeczywistością wyobrażoną”, pełną znaków i symboli, a nie obiektów 
traktowanych „wprost”, jako „rzeczy same w sobie”. Jest niejako kokonem utka-
nym przez ludzi, w którym ludzie są zanurzeni; jest to też kokon – mniej lub bar-
dziej – łagodzący, hamujący spontaniczną przemoc i okrucieństwo; z drugiej 
strony jest to kokon utkany przez – w sumie – silniejszych i istniejący w ich inte-
resie (słabych, ale licznych albo nielicznych, ale silnych). 

  
 

Teoria siły 
  
W ten sposób dochodzimy do kolejnego kroku w logicznej rekonstrukcji po-

glądów sofistów. Kultura jest „rzeczywistością wyobrażoną”, utkaną z wymyślo-
nych praw; jest ludzką twórczością. Człowiek jest twórcą wszelkich miar i praw 
w kulturze. Ale czy kultura jest jedyną rzeczywistością? Czy też poza konwencjami 
kultury jest coś realnego? Sofiści – na tym etapie – odchodzą od pierwszej tezy 
Gorgiasza. Świat istnieje. Istnieje przyroda, czyli natura pojęta w sposób nama-
calny i empiryczny. Czy w naturze są jakieś regularności i prawa? Otóż są5. Jakie? 
Drapieżne, okrutne. To arena nieustannej walki, w której wygrywa silniejszy i bar-
dziej przebiegły. W przyrodzie nie ma ani litości, ani łagodności, ani równości. 
                                                           

4 Sofista ten występuje w jednym tylko dialogu Platona (Gorgiasz) i nie można wykluczyć, 
że jest to postać fikcyjna. Spotkałem się nawet z domniemaniem, że to „młody Platon”.  

5 Wątpliwy wydaje się pogląd, czyniący sofistów prekursorami ujęć prawno-naturalnych. 
Nie chodzi im bowiem – wolno się domyślać – o prawo naturalne i naturę pojętą na sposób 
stoicki, ale o prawa przyrody.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

126 

 

Słabsze pisklęta są wyrzucane z gniazda. Tygrys nie lituje się nad antylopą, a stary 
i schorowany umiera z głodu6.  

 Czy powinniśmy się zatem przejmować i kierować wymyślonymi przez lu-
dzi bajkami o bogach oraz bajkami o zasadach moralnych, czy też raczej patrzeć 
na realne prawa i kierować się realnymi prawami? Odpowiedź nasuwa się sama, 
a wraz z nią daleko idące konsekwencje w sferze etyki indywidualnej oraz polityki. 
Oto – rzec można – sofistyczne „przewartościowanie wszystkich wartości”. Z jed-
nej strony bajki o bogach, moralności i sprawiedliwości, z drugiej strony realne 
prawa, w których liczy się zwycięstwo, a zatem siła. To wola zwycięzcy decyduje 
o tym, co jest naprawdę sprawiedliwe. W ten sposób przechodzimy, w ramach lo-
giki rozwoju poglądów sofistów, od uznania niezłudnych praw natury (przyrody) 
do „teorii siły”, czy też teorii „prawa silniejszego” (jak to bywa określane w pod-
ręcznikach). Należy jednak podkreślić, że w ten sposób odchodzimy od relatywi-
zmu epistemologicznego (istnieje przyroda i jej realne prawa, które zwolennik 
„teorii siły” trafnie, prawdziwie, rozpoznaje), ale nie od relatywizmu moralnego 
(o tym do dobre i sprawiedliwe decyduje zwycięzca, czyli silniejszy)7. Należy pod-
kreślić jedną rzecz: dla zwolennika „teorii siły” prawda istnieje, ale nie jest cenna, 
nie jest wartościowa. Cenny jest sukces, bogactwo, władza, siła. Prawda jest więc 
traktowana instrumentalnie; z jednej strony należy dążyć do prawdy „dla siebie”, 
do trafnego oglądu rzeczywistości, z drugiej strony należy zwodzić i okłamywać – 
kiedy jest to opłacalne – innych, czyli, na przykład, uprawiać propagandę i czynić 
to bez wahań i wyrzutów sumienia.  

                                                           
6 Nawiasem mówiąc, w filozoficznych wyobrażeniach przyrody pojawiają się dwa prze-

ciwstawne obrazy: w jednym przyroda jest drapieżna i okrutna (jak u sofistów), w innym jest 
spokojna i zharmonizowana (jak u cyników i stoików). W tym drugim przypadku bywa prze-
ciwstawiana drapieżności i chaosowi świata ludzkiego, który przypomina „wyścig szczurów” 
(sic). Te dwa obrazy pojawiają się również w filozoficznej recepcji darwinizmu. Darwin pod-
kreślał, że ludzka moralność i opiekuńczość jest przedłużeniem społecznych zachowań innych 
naczelnych, natomiast „buldog Darwina”, Thomas Henry Huxley, uważał, że moralność ludzka 
jest zaprzeczeniem drapieżności natury, który to pogląd zawarł w mało znanej w Polsce książce: 
Ewolucya i etyka wydanej w Warszawie w roku 1904.  

7 Zauważmy na marginesie, że można próbować interpretować sofistów, głoszących 
„prawo silniejszego”, jako prekursorów ujęć pragmatycznych, czyli jako prekursorów niekla-
sycznej, pragmatycznej koncepcji prawdy. Twierdzenie x jest prawdziwe, jeśli jest użyteczne. 
A użyteczność – w ramach drapieżnej „walki o byt” – to maksymalizacja siły i mocy. Byłoby to 
zgodne z drugą tezą trylematu Gorgiasza: jeśli nawet świat jest, to jest niepoznawalny.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

127 

 

Ideałem, wzorcem dla zwolenników „teorii siły” jest ten, którego siła urosła 
– w wyniku jego działań – najbardziej. Jeśli ktoś władzę i bogactwo odziedziczył 
(na przykład urodził się jako syn władcy), to niewielki to powód do chwały. Idea-
łem sofistów jest człowiek, który zaczyna jako biedak z nizin społecznych, a dzięki 
sprytowi, determinacji, konsekwencji, podstępowi, a kiedy trzeba – okrucieństwu 
i zbrodni dochodzi na sam szczyt i zostaje tyranem (jak mówią Rosjanie: „car 
z  Wańki”). Takie kariery można było obserwować w greckich polis w owych nie-
spokojnych czasach. Skoro siła jest najważniejsza, to liczy się – powtórzmy – 
„przyrost siły”, oto miara prawdziwej moralności i miara sukcesu życiowego. Do-
dać do tego należy odpowiednie korzystanie z owoców tego sukcesu: kiedy jest się 
„na szczycie”, należy czerpać z tego „pełnymi garściami”, pozbywając się hamul-
ców i wyrzutów sumienia, które nie mają podstaw, będąc ubocznym skutkiem 
ludzkich bajek o moralności i sprawiedliwości. Tyran przeto uprawia hulanki 
i swawole, łącząc to z okrucieństwem i „słodyczą zemsty”. Oddajmy głos platoń-
skiemu Kalliklesowi: „Człowiek, który ma żyć jak należy, powinien żądzom swoim 
puścić wodze, niechaj będę jak największe, i nie powściągać ich. A kiedy będę jak 
największe, wystarczą wtedy wiosła odwagi i rozsądku, żeby mieć pełno, po brzegi, 
wszystkiego, ku czemu się żądza kiedykolwiek ruszy”8. I kiedy od etyki indywidu-
alnej przejdziemy do polityki, to wtedy: „jeśli trafi się mąż z odpowiednią naturą, 
to wszystko to strząśnie z siebie, wyrwie się i podepcze nasze formułki i kuglarskie 
sztuczki i łagodne uroki świętych słów, i prawa przeciwne naturze wszystkie, po-
wstanie i ukaże się jako pan nasz; on niewolnik; wtedy rozbłyśnie sprawiedliwość 
natury”9. 

I to jest pierwsza ścieżka (pierwszy wektor) oddziaływania myśli sofistów na 
sferę polityki. Ścieżka ta prowadzi do kultu siły, a zatem kumulacji i centralizacji 
władzy pozbawionej hamulców moralnych. Ścieżka ta – powtórzmy – porzuca re-
latywizm epistemologiczny, akcentując relatywizm moralny, wedle zasady, że sil-
niejszy ma rację we wszystkim: w kwestii sprawiedliwości, dobra i piękna. Pier-
wotna formuła, że „człowiek jest miarą wszechrzeczy” zostaje zmodyfikowana: 
„Najsilniejszy człowiek jest miarą wszechrzeczy”. Jest również miarą w kwestii 
prawdy, narzucanej ludowi, co prowadzi z jednej strony do propagandy, z drugiej 
do ujęć pre-pragmatycznych. Można więc rzec (ledwie szkicując to zagadnienie), 
                                                           

8 Platon, Gorgiasz, tłum. Władysław Witwicki, 37, https://wolnelektury.pl/media/book 
/pdf/platon-gorgiasz.pdf (dostęp: 20.07.2025). 

9 Tamże, 32.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

128 

 

że na tej ścieżce występują dwa podejścia do prawdy; inicjuje ją wiara w obiek-
tywną rzeczywistość i obiektywną prawdę (sofista dostrzega – trafnie, prawdziwie 
– realne prawa natury), kończy wizja prawdy jako tego, co się sprawdza w dążeniu 
do siły i mocy oraz co dekretuje silniejszy i mocniejszy.  

Dążąc do kumulacji i centralizacji siły, władzy i bogactwa aspirant do władzy, 
a następnie władca, może się posługiwać dowolnymi środkami (w skrócie: „po 
trupach do celu”), kierując się wszakże trafnym i ostrym postrzeganiem rzeczywi-
stości („wiosłami rozsądku”), pozbawionym zniekształcającego pryzmatu iluzo-
rycznych boskich i ludzkich zasad („łagodnych uroków świętych słów”). Powinien 
być odważny, przebiegły, kiedy trzeba okrutny, a nade wszystko silny. Natomiast 
jego głównym narzędziem w sferze „środków miękkich” powinno być kłamstwo. 
Zorganizowane odgórnie kłamstwo zamienia się w „propagandę”10. Należy pod-
kreślić, że wyróżniona rola kłamstwa wiąże się z odrzuceniem relatywizmu episte-
mologicznego. Albowiem kłamstwo to świadome mówienie nieprawdy (kiedy od-
rzuca się prawdę, kłamstwo jest logicznie niemożliwe, a psychologicznie dziwne). 
Można więc powiedzieć, że owa pierwsza ścieżka (pierwszy wektor) oddziaływa-
nie sofistów na politykę tworzy zarys tego, co dużo później zaczęto określać jako 
Realpolitik.  

Podsumowując ten wątek, należy podkreślić następujące – konstytutywne – 
cechy „teorii siły”:  

 odrzucenie wiary w niewzruszone prawodawstwo bogów lub Boga oraz 
wiary w obiektywne istnienie prawa moralnego (prawa naturalnego), stąd 
relatywizm moralny; 

 przekonanie, że istnieje prawda, trafna wiedza o świecie (relatywizm 
moralny, ale nie relatywizm epistemologiczny);  

 o tym co moralne i sprawiedliwe decyduje zwycięzca, który stoi ponad 
prawem i jest źródłem prawa („prawo silniejszego”), staje się on – niczym 
Bóg – „miarą wszechrzeczy”. 

  
 

                                                           
10 Ktoś mógłby powiedzieć: „wszyscy politycy kłamią”. Czym innym jednak jest traktowa-

nie kłamstwa jako reguły, jako głównego narzędzia w działalności politycznej, a czym innym 
traktowanie kłamstwa jako dopuszczalnego wyjątku. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

129 

 

Relatywizm Protagorasa i jego odgałęzienie polityczne 
  
Druga ścieżka (drugi wektor) oddziaływania sofistów na sferę polityki wy-

gląda inaczej. Za jej twórcę i patrona można uznać wspomnianego już Protago-
rasa. Uznanie kultury za sferę ludzkiej twórczości („konstruktów”, konwencji i ba-
jek) prowadzi do wniosku, że również tradycyjne hierarchie są konwencjonalne. 
Nie ma prawdziwych arystokratów, plebejuszy i niewolników, to ludzkie wymy-
sły. Ludzie są więc równi. Można zatem uznać, że realna hierarchia to hierarchia 
siły; są ludzie słabsi i silniejsi; są wszak słabi arystokraci i silni plebejusze. W ten 
sposób wkroczylibyśmy na omówioną już ścieżkę „teorii siły” (która zresztą rów-
nież miała w swoim uzasadnieniu argument o złudności konwencjonalnych hie-
rarchii i wyjściowej równości ludzi). Protagoras – o ile wiadomo – tego jednak nie 
czyni: kryterium siły jest również konwencjonalne, a zatem ludzie są równi. Który 
zatem człowiek „jest miarą wszechrzeczy”? Każdy z osobna dla siebie. Każdy czło-
wiek jest miarodajny, każdy może sam zadecydować, co jest dla niego prawdziwe, 
dobre i piękne11. Relatywizm epistemologiczny jest na tej ścieżce zachowany i pro-
wadzi – z konieczności – do relatywizmu moralnego i estetycznego (skoro nie ma 
obiektywnej prawdy w ogóle, to nie ma jej też w szczególe). Owo ujęcie staje się 
uzasadnieniem swoistej demokracji. Skoro nie ma prawdy, a są tylko ludzkie 
mniemania i każdy ma rację ze swojego punktu widzenia, a obiektywnego punktu 
widzenia nie ma, to jak rozstrzygać spory, jak wytyczać kierunki działania, kiedy 
człowiek wychodzi ze swojej „indywidualnej pieczary” i zaczyna działać zespo-
łowo, wkracza w sferę publiczną? Pierwsza ścieżka wskazuje przede wszystkim na 
siłę, przemoc, druga ścieżka wskazuje na „środki miękkie”: na debatowanie. Jak 
jednak debatować, skoro prawdy nie ma, a zatem dotarcie do niej nie może być 
celem debaty? Otóż celem debaty jest przekonanie jak największej liczby uczest-
ników do „swojej prawdy”, własnego mniemania, własnego „widzi mi się”. Skoro 
bowiem każdy ma „swoją prawdę” i te „prawdy” są (podobnie jako ich posiadacze) 
równe, to liczy się nie jakość, a ilość. Wygrywa to mniemanie, które jest podzielane 
przez większą liczbę debatujących. Narzędziami takiej – opartej o relatywizm epi-

                                                           
11 Podobnie interpretuje ten pogląd Protagorasa Arystoteles: „Filozof ten twierdzi, że czło-

wiek jest miarą wszystkich rzeczy, mając na myśli po prostu to, że co się każdemu wydaje, z pew-
nością jest takie”. Arystoteles, Metafizyka, 279. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

130 

 

stemologiczny – debaty jest więc retoryka i erystyka. Retoryka to przemowa pory-
wająca, ozdobna, wielosłowna (a często gołosłowna), a nade wszystko głośna, nie 
zaś przemowa piękna i prawdziwa („oratoryka” – wedle rozróżnienia Kanta – 
a nie „szlachetna retoryka”). Retor nie zważa na prawdę, albowiem prawda nie 
istnieje. Erystyka – w tym ujęciu – to sztuka wygrywania sporów (tak, aby „moje 
było na wierzchu”) niezależnie od prawdziwości, albowiem – powtórzmy – 
prawda nie istnieje. Dlatego główną sztuczką takiego erysty nie jest uczynienie – 
w uszach i umysłach słuchaczy – poglądu fałszywego prawdziwym (to czyni, wie-
rzący w prawdę, propagandzista), ale uczynienie poglądu słabszego (w początko-
wym odbiorze) poglądem silniejszym. Podsumowaniem debaty jest głosowanie: 
na różnych szalach kładziemy równe sobie „mniemania”, szala zawierająca naj-
więcej „mniemań” wygrywa. Polityk (retor, erystyk) ma dwie zasadnicze opcje. 
Albo wyczuwać „nastroje tłumu” i popierać pogląd podzielany przez większość, 
czyli niejako „schlebiać ludowi”, albo też iść pod prąd i forsować pogląd „słabszy”, 
mniejszościowy; jednak nie dlatego, że jest on prawdziwy i słuszny (bo prawdy nie 
ma), ale dlatego, że jest on w jego interesie (jako, na przykład, przedstawicielowi 
jakiejś „grupy nacisku”).  

Innym ważnym aspektem modelu demokracji opartego na relatywizmie epi-
stemologicznym jest kwestia przywództwa. Jeśli istnieje prawda, to wolno do-
mniemywać, że jedni ją posiadają (lub posiadają w większym stopniu), a inni jej 
nie posiadają. Ci, który ją posiadają, lepiej nadają się na przywódców. W ten spo-
sób legitymizację zdobywa rządząca elita „posiadaczy prawdy”: monarchów, ka-
płanów, arystokratów, filozofów. W ten sposób kształtuje się ustrój hierarchiczny: 
„duszpasterzy” i „owieczek”, władców i poddanych. W przypadku relatywizmu 
epistemologicznego, znikają owi wyróżnieni „posiadacze prawdy”, a zatem – 
w tak pojętej demokracji – „owieczki” same się pasą, co współgra – ze wspomnia-
nym wyżej – przekonaniem o równością ludzi. To z kolei – logicznie – prowadzi 
do demokracji bezpośredniej, bo nie istnieją również lepiej zorientowani eksperci, 
których „owieczki” mogłyby wyłaniać ze swojego grona i cedować na nich stano-
wienie praw.  

Logiczne też – w ramach relatywizmu epistemologicznego – jest losowanie, 
a nie wybieranie ludzi na wyróżnione stanowiska „wykonawcze” lub „sądowni-
cze”. Skoro każdy ma swoją prawdę, swoją wiedzę, i te prawdy są sobie równe, to 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

131 

 

żadna prawda (wiedza) nie jest wyróżniona. Nie warto zatem tracić czasu i wybie-
rać bardziej kompetentnych, skoro wszyscy są równie kompetentni12. Skoro nie 
ma prawdy, to nie ma głupców. 

Jak widać, istnieje duże podobieństwo między tym zarysem demokracji rela-
tywistycznej, „modelem protagorasowym”, a rzeczywistą demokracją ateńską. Jest 
jednak co najmniej jedna istotna różnica. Ateńczycy byli bardzo pobożni, a Pro-
tagoras nie bardzo: „O bogach nie mogę stwierdzić ani że istnieją, ani że nie ist-
nieją, ani jaka jest ich istota i jak się przejawiają; wiele bowiem okoliczności stoi 
na przeszkodzie ich poznaniu, a między innymi ich niewidzialność i krótkość ży-
cia ludzkiego”13. Ten ostrożnie sformułowany pogląd na istnienie bogów – który 
obecnie byśmy określili jako agnostycyzm – nie uchronił jednak Protagorasa od 
prześladowania ze strony pobożnych Ateńczyków. Trudno jednak byłoby twier-
dzić, że „człowiek jest miarą”, wierząc w bogów kontaktujących się z ludźmi; 
a przeto relatywizm i homo-mensura są ściśle powiązane z ateizmem lub deizmem 
(„milczącym Bogiem”). A że realna demokracja ateńska nie grzeszyła spójnością, 
to chyba cecha większości „ustrojów organicznych”, niezaprojektowanych – jak 
państwo Platona i jego potomkowie – odgórnie. 

  
 

* 
  
Ów relatywistyczny model demokracji (demokracji wyprowadzanej z relaty-

wizmu epistemologicznego), „model protagorasowy” ma pewne ukryte (milcząco 
przyjęte) założenie dotyczące natury świata, zbliżone do pierwszej tezy trylematu 

                                                           
12 Być może dlatego Sokrates, polemizując z sofistami oraz krytykując losowania w demo-

kracji ateńskiej, podkreślał rolę wiedzy i kompetencji: cnota jest wiedzą. Warto jednak pamię-
tać, że nie wszystkie stanowiska w demokracji ateńskiej były losowane. 

13 Cyt. za Janina Gajda, Sofiści (Warszawa: Wiedza Powszechna, 1989), 229. Autorka od-
wołuje się do tłumaczenia Leopolda Staffa. Fragment ten był różnie tłumaczony. Władysław 
Witwicki: „O bogach? Nie mogę wieǳieć, czy są, czy ich nie ma. Wiele rzeczy utrudnia pozna-
nie na tym punkcie: i rzecz sama niejasna, i życie człowieka za krótkie”. Irena Krońska: „O bo-
gach nie mogę wiedzieć ani że istnieją, ani że nie istnieją; wiele jest bowiem przeszkód na drodze 
do zdobycia takiej wiedzy, że wymienię niemożliwość doświadczenia zmysłowego w tej dziedzi-
nie i krótkość ludzkiego żywota”.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

132 

 

Gorgiasza; mianowicie świat jest ludzką kreacją, a przeto świat jest całkowicie pla-
styczny (jest – używając biologicznej metafory – totipotencjalny). A jeśli nawet nie 
jest ludzką kreacją, to jest w znacznej mierze plastyczny (jest niejako pluripoten-
cjalny). Struktura takiego świata nie jest „twarda”, ale „miękka” (jego „ścianki” są 
cienkie i elastyczne, a zatem można z nimi robić różne rzeczy i nie nastąpi „kata-
strofa budowlana”). „Miękki świat” współgra z „miękkimi środkami” oddziaływa-
nia, a więc słowem pisanym i mówionym. Mówiąc kolokwialnie, gadaniną (reto-
ryką i erystyką) można wszystko załatwić: „[...] niewolnikiem będziesz miał leka-
rza, niewolnikiem i nauczyciela gimnastyki, a ów dorobkiewicz, pokaże się, że się 
dla kogoś innego dorabia: nie dla siebie, tylko dla ciebie, który potrafisz mówić 
i nakłaniać tłumy”14. To ukryte założenie uzasadnia (między innymi) dobieranie 
dowolnych ludzi na dowolne stanowiska, czy to w drodze wyboru, czy też w dro-
dze losowania. Nieważna jest wiedza i kompetencje (wszak prawdy nie ma), ważne 
jest, aby to był „nasz człowiek”. Wszystko przejdzie i wszystko ujdzie. 

Czy rzeczywiście świat ma „miękką” strukturę? Wolno wątpić. Są w nim nie 
tylko ścianki działowe, ale też ściany konstrukcyjne i solidne mury. Zburzenie 
ścian konstrukcyjnych (podobnie zderzenie z murem), rodzi liczne negatywne 
konsekwencje: na przykład bałagan przeradzający się w anarchię, anarchię prze-
radzającą się w katastrofę. Wolno więc domniemywać, że zastosowanie modelu 
demokracji relatywistycznej (protagorejskiej) w praktyce doprowadziłoby – wcze-
śniej czy później – do podobnych konsekwencji. Losowanie polityków przypo-
mina – wedle słynnego argumentu Sokratesa – losowanie harfistów i dowódców 
statków; losowo wybrana orkiestra nie będzie grała „jak z nut”, a statek zapewne 
zatonie. W ten sposób – ujmując rzecz modelowo – dwie ścieżki polityczne, czy 
też dwa wektory, jakie zostały wyprowadzone z relatywizmu sofistów, stykają się 
ze sobą. Bałagan, anarchia i katastrofa sprzyja pojawieniu się „silnego człowieka”, 
trybuna ludowego, najgłośniejszego retora i najsprawniejszego erysty, który chaos 
– rzekomo dla dobra ludu – obiecuje zamienić w porządek, a za rezygnację z wol-
ności, obiecuje bezpieczeństwo i dobrobyt. Można to określić jako spontaniczny 
„dryf” demokracji relatywistycznej w kierunku tyranii opartej na kłamstwie i prze-
mocy. 

  

                                                           
14 Platon, Gorgiasz, 10. 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

133 

 

* 
  
Doskonały opis przekształcenia się demokracji w tyranię, a przeto w ustrój 

promowany przez „teorię siły”, znajdujemy w VIII księdze Państwa Platona. Nie 
jest to historyczny opis, ale pewien model ukazujący ukryty mechanizm prze-
miany. Oto trybun ludowy, wielki retor i erysta, zdobywa władzę, a następnie ją 
poszerza i centralizuje, łącząc dwie techniki demokracji relatywistycznej oraz 
główne narzędzie „teorii siły”, czyli przemoc właśnie. Owe dwie techniki to schle-
bianie ludowi (coś co obecnie określa się jako „populizm”) oraz działania na rzecz 
własnego interesu przebrane w szaty interesu ogółu. Schlebianie ludowi polega 
przede wszystkim na „transferach socjalnych”, czyli na rabowaniu bogaczy i roz-
dawaniu ich majątku ludowi; przy czym trybun ludowy pozostawia sporą część 
tego majątku sobie i swojej gwardii („resortom siłowym”), którą konsekwentnie 
powiększa w swoim interesie, uzasadniając to interesem ludu. Po złupieniu boga-
czy, łupi majątek świątynny, rozdając go ludowi, pozostawiając ponownie sporą 
część sobie i swojej gwardii. Po złupieniu majątku świątynnego, zaczyna łupić lud, 
aby utrzymać gwardię („resorty siłowe”). Lud się buntuje, ale bunt ludu zostaje 
okrutnie stłumiony przez gwardię i w ten sposób budowanie systemu tyranii – 
pozbawionej hamulców i opartej na sile – zostaje domknięte i zakończone. Syn 
ludu zamienia się – jak Platon powiada – w ojcobójcę. Platon świetnie opisał ową 
„chorobę” i degenerację demokracji, ale jego lekarstwo było chyba gorsze niż cho-
roba. To jednak inny temat. 

 
 

* 
 
Oddziaływanie owych dwóch, niekiedy przecinających się ścieżek nie ogra-

nicza się do antyku. Warto odnotować kilka przykładów nowożytnych (średnio-
wiecze jako epoka wiary nie sprzyjała rozwiązaniem relatywistycznym, choć od 
stosowania kłamstwa i manipulacji w polityce nie byli wolni nawet najwyżsi ka-
płani, wystarczy wspomnieć słynną „donację Konstantyna”). Zauważmy też, że 
w czasach nowożytnych „teoria siły” (podkreślmy: teoria, a nie praktyka), podob-
nie jak w przykładach powyższych, pojawiała się zazwyczaj w czasach zamętu, 
anarchii, konfliktów i wojen domowych, nie będących – co prawda – skutkiem 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

134 

 

demokracji relatywistycznej w stylu Protagorasa, ale związanych z jakimś „relaty-
wizującym rozprzężeniem”, z erozją tradycyjnych form bytowania, z tendencjami 
emancypacyjnymi, działaniami odśrodkowymi i oddolnymi, osłabiającymi trady-
cję i władze centralną. 

  
 

Machiavelli i Hobbes 
  
Dwa najbardziej znane i wyraziste przykłady odnowienia „teorii siły” to dok-

tryny Machiavellego i Hobbesa. Nie zamierzam rozstrzygać – interesującej skąd-
inąd – kwestii, na ile byli oni świadomymi spadkobiercami sofistów, a na ile ich 
koncepcje były niejako „równoległe” (wychodzili z podobnych przesłanek i do-
chodzili do podobnych wniosków). Zgodzić się wszakże wypada z uwagą, że 
„w powszechnym odbiorze społecznym Machiavelli podzielił los sofistów. Jego 
nazwisko stało się synonimem polityki zbudowanej na podstępie, kłamstwie 
i okrucieństwie”15. Niesłusznie zresztą.  

Renesans włoski przypominał piąty wiek w Grecji nie tylko pod względem 
„erupcji twórczości”, ale też – jako się rzekło – wojennego tła. Słynna krótka sen-
tencja Machiavellego „cel uświęca środki” wymagałaby długiego komentarza. 
Ograniczę się do kilku słów. Pogląd ten można określić jako relatywizm teleolo-
giczny. Cel decyduje o moralnej ocenie środków (jak u Benthama). O jaki wszakże 
cel chodzi? W potocznym odbiorze – który rodzi ów „czarny pijar” i czyni z Ma-
chiavellego cynicznego doradcę tyrana – chodzi, po prostu, o zdobycie i utrzyma-
nie władzy. Niektórzy nazywali Księcia podręcznikiem dla gangsterów. To jednak 
nie był cel Machiavellego. Jego celem było wyciągnięcie Włoch z kryzysu i chaosu. 
Włochy były podzielone na średnie i małe państwa-miasta (niczym w antycznej 
Grecji), które ze sobą walczyły i były skutecznie najeżdżane i plądrowane przez 
potężnych sąsiadów. Zjednoczenie i potęga Italii była jego celem, a potęga księcia 
środkiem. Szlachetny i łagodny książę nie byłby w stanie tego dokonać. Musiał to 
być władca silny, zdecydowany, a nawet podstępny i okrutny. Powinien być hy-
brydą lwa i lisa, albowiem miał do czynienia z ludźmi wilkami. Włosi byli bowiem, 

                                                           
15 Krystyna Potapenko, „Granice zasady «cel uświęca środki» w filozofii władzy Niccola 

Machiavellego”, Głos Prawa 2, nr 2 (4) (2019), https://glosprawa.pl/artykul-44/granice-zasady-
cel-uswieca-srodki-w-filozofii-wladzy-niccola-machiavellego (dostęp: 20.07.2025). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

135 

 

zdaniem Machiavellego, skłóceni i zdemoralizowani, pozbawieni – inaczej niż ich 
starożytni przodkowie – cnót obywatelskich. Tamci mogli żyć w republice, ci po-
trzebowali nad sobą karzącej ręki, potężnego i przebiegłego Księcia. Im bardziej 
krnąbrne stado, tym silniejszy musi być pasterz. Machiavellego można uznać za 
prekursora nowożytnego nacjonalizmu, który religię i moralność traktował – po-
dobnie jak sofiści – instrumentalnie. Warto więc podkreślić istotne podobieństwa 
między Machiavellim a sofistami – zwolennikami „teorii siły”. Po pierwsze, połą-
czenie relatywizmu moralnego z brakiem relatywizmu epistemologicznego. Ma-
chiavelli podkreślał konieczność odrzucenia różnych etycznych iluzji w imię prze-
nikliwego widzenia realnych mechanizmów władzy i ludzkiej psychiki, tego, „jak 
się rzeczy mają”. Albowiem między tym, jak być powinno, a tym jak jest, jest 
wielka przepaść (jego stanowisko bywa nazywane „realizmem politycznym”). Po 
drugie, owa wiara w istnienie obiektywnej prawdy łączy się też z pochwałą kłam-
stwa i wiarołomstwa jako skutecznych narzędzi w polityce. Po trzecie, podobnie 
jak sofiści, Machiavelli traktował – wolno się domyślać – religię i zasady religijne 
jako ludzką twórczość, a nie objawioną prawdę i tylko prawdę. Co jednak różni 
sofistów i Machiavellego? Nie był indywidualistycznym hedonistą. Nie chodziło 
mu o „maksimum władzy i przyjemności” dla tyrana, ale o interes ogółu. Celem, 
powtórzmy, który „uświęcał środki”, nie było zapewnienie księciu władzy i uży-
wania, ale dobro narodu.  

Podsumujmy: dobrem najwyższym jest dobro narodu; to, co służy jego jed-
ności, krzepie i potędze (relatywizm teleologiczno-narodowy). W ten sposób „teo-
ria siły” stała się narzędziem pre-nacjonalizmu, co też odegrało później wielką 
(choć niezbyt chlubną) rolę nie tylko w teorii (w filozofii polityki), ale również 
w praktyce politycznej. 

 
 

* 
 
Angielską odmianą machiawelizmu była doktryna Hobbesa (mimo że Hob-

bes nigdzie, o ile mi wiadomo, o Machiavellim nie wspominał). Główne rysy tych 
doktryn są zbliżone, a nawet – kiedy się patrzy z dużego dystansu – identyczne. 
Poglądy Hobbesa są jednak bardziej ogólne i spekulatywne: punktem wyjścia jest 
nie „wilcza natura” Włochów, ale „wilcza natura” człowieka w ogóle, która w pełni 
ujawnia się w „stanie natury”, w którym maksymalna wolność prowadzi do wojny 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

136 

 

wszystkich ze wszystkimi. Rewersem jest sytuacja, w której wolność zostaje rady-
kalnie zminimalizowana, a pokój zmaksymalizowany. Ludzkie „drapieżniki” od-
dają swoją wolność – w ramach umowy społecznej – potężnemu pasterzowi, już 
nie Księciu, ale suwerenowi, a ten zaprowadza pokój. Władza suwerena-pasterza 
powinna przeto być potężna i niepodzielna, absolutna: dzierży miecz i tiarę. Po-
dział władzy – na przykład na ustawodawczą, wykonawczą i religijną – prowadzi 
do chaosu i wojny. Państwo jest niczym wielki organizm, niczym wielki człowiek, 
a organizm jest mechanizmem, automatem (kartezjanizm), wszystkie przeto or-
gany państwa, niczym podzespoły maszyny, muszą mieć jeden sterujący ośrodek; 
jeśli działania składowych automatu nie są skoordynowane, automat się zacina 
i rozpada. A zatem wola suwerena staje się prawem; wszelako nie tylko prawem 
pozytywnym, ale również prawem religijnym i moralnym16. Staje się on „śmier-
telnym Bogiem”. „Suweren jest miarą wszechrzeczy”. Oto „teoria siły” w nowej 
odsłonie. O cóż wszelako chodzi? Nie tylko o ludzkość, ale przede wszystkim 
o Anglię (podobnie jak Machiavellemu o Włochy). Siedemnastowieczna Anglia 
była pogrążona w wojnie domowej (jak wcześniej Italia) i sposobem na wyjście 
z chaosu wydaje się Hobbesowi potężny król (nie pomazaniec Boży, który czerpie 
legitymizację z religii, odwrotnie, to on legitymizuje religię), który scentralizuje 
całą władzę i zlikwiduje tendencje oddolne, odśrodkowe: parlamentarne, demo-
kratyczne i pluralistyczne. Owe tendencje wydają się Hobbesowi przyczyną nie-

                                                           
16 Z drugiej strony, w ramach jakiegoś obiektywnego „prawa naturalnego” – które wypro-

wadza ze „stanu natury” – pacta sunt servanda. „Wszystkie natomiast decyzje suwerena (akty 
prawne) stanowią wolę całego zrzeszenia politycznego, ponieważ poddani zrzekli się na jego 
korzyść z ius naturale, przekazując mu tym samym władzę absolutną, której dla zachowania 
pokoju może używać według własnego, niezależnego osądu. Zatem ustawodawcza wola 
zwierzchniej władzy nie musi zgadzać się z opinią obywateli. Odwrotnie, to poddany powinien 
traktować prawne nakazy tak, jakby wyrażały jego prywatną wolę i wykazywać się wobec nich 
posłuszeństwem: skoro obywatel przekazał swoje naturalne uprawnienie suwerenowi, to na 
mocy normy naturalnej pacta sunt servanda zobowiązany jest przestrzegać prawa państwo-
wego”. Przemysław Wiewiór, „Nauka polityczna Thomasa Hobbesa jako technologia władzy”, 
Studia z Historii Filozofii 1, nr 1 (2010): 176, https://doi.org/10.12775/szhf.2010.011.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

137 

 

szczęścia. Szczęściem zaś będzie jedność, krzepa i potęga Anglii: sprawnie działa-
jąca maszyna społeczna z jednym, niepodzielnym, ośrodkiem sterującym17. Ma-
chiavellemu chodziło raczej o podzielony naród, a scalające państwo było środ-
kiem. Co do Hobbesa, można mieć wątpliwości, czy „teoria siły” jest – w tym przy-
padku – narzędziem kiełkującego angielskiego nacjonalizmu (który często wystę-
pował w postaci uniwersalizującej), czy też chodziło mu bardziej o – używając 
nieco późniejszego terminu – raison d’État, czyli o dobro państwa, któremu lud 
(naród) powinien służyć. Tak czy inaczej (a inaczej niż u Machiavellego), silna, 
scentralizowana i niepodzielna władza miała służyć nie tylko interesom narodo-
wym, ale ludzkości – jako uniwersalny wzorzec. Warto też odnotować, że u Hob-
besa można dostrzec – podobnie jak u Protagorasa – skrywany ateizm, natura-
lizm, „wolnomyślicielstwo” i „niedowiarstwo”. Z kolei Hobbesa do sofistycznych 
zwolenników „teorii siły” zbliża wyobrażenie o przyrodzie-naturze nie jako o kra-
inie harmonii, ale jako o miejscu nieustannej, drapieżniej i bezlitosnej walki róż-
nych „ośrodków mocy”. 

  
 

Hegel i Nietzsche 
  
Należy również wspomnieć (mając na uwadze oddziaływanie sofistów na 

sferę polityki) o jeszcze dwóch niezwykle wpływowych filozofach, którzy – w waż-
nym dla splotu historii idei i praktyki politycznej dziewiętnastym wieku – odno-
wili, w nowym kontekście, „teorię siły”. Mam na myśli Hegla i Nietzschego.  

Spojrzenie na filozofię Hegla przez pryzmat „teorii siły” może w wydawać się 
kontrowersyjne, uważam jednak, że takie „redukcjonistyczny pryzmat” może być 
płodny poznawczo18. Idę zresztą „tropem” Karla Poppera, choć nie powtarzam 

                                                           
17 Sam Hobbes powiada: „Respice finem; to znaczy: we wszystkich swoich działaniach 

patrz często na to, czego pożądasz jako rzeczy, która kieruje wszystkimi twymi myślami w dro-
dze do jej osiągnięcia”. Thomas Hobbes, Lewiatan, tłum. Czesław Znamierowski (Warszawa: 
Aletheia, 2009), 101.  

18 Zauważmy na marginesie, że Hegel – inaczej niż Platon – pozytywnie wypowiadał się 
o sofistach. Pisał, na przykład: „Człowiek wykształcony potrafi powiedzieć coś na każdy temat, 
znaleźć w każdym wypadku stosowne punkty widzenia. Kulturę tę Grecja zawdzięcza sofi-
stom… Kultura jest czymś nieokreślonym. Ściślej rzecz biorąc, to co wolna myśl ma uzyskać, 
musi wyjść z niej samej, musi być jej własnym przekonaniem; nie jest to już przedmiot wiary, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

138 

 

wszystkich jego tez19. Proponuję mianowicie spojrzeć na wielki gmach filozofii 
Hegla przez okienko filozofii polityki oraz okienko rodzącego się niemieckiego 
nacjonalizmu oraz pruskiego modelu państwa (wcześniej podzielone Włochy, po-
tem skłócona Anglia, a tym razem podzielone Niemcy podbijane przez skumulo-
wany – w postaci napoleońskiej Francji – „ośrodek mocy” oraz pruski „suweren” 
jako ośrodek ratujący, jednoczący i scalający)20. „Teoria siły” została w tym przy-
padku – inaczej niż u Machiavellego i Hobbesa – ubrana w imponujące metafi-
zyczne szaty. 

Hegel kontynuuje długą – sięgającą Heraklita – tradycję dynamicznych ujęć 
bytu, jeśli zaś chodzi o teologię, zaliczyć go można do szeroko rozumianego nurtu 
neoplatońskiego, czyli do licznych heterodoksalnych, panteizujących wizji, w któ-
rych Bóg nie jest niezmiennym absolutem, ale emanuje z siebie świat i się rozwija. 
Od Heraklita przejmuje również myśl – konstytutywną w przypadku „teorii siły” 
– że dynamizm bytu jest związany z nieustanną walką różnych „ośrodków mocy” 
(polemos) i ta walka nie tylko „napędza byt”, ale też go spaja, czyni jednością, ni-
czym w przypadku splecionych w walce zapaśników (jedność przeciwieństw, tak 
zwana „zasada tożsamości”). Owa walka przekłada się na główny – wedle Hegla – 

                                                           
ale przedmiot badania – krótko mówiąc, jest to coś takiego, jak oświecenie w czasach nowożyt-
nych”. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wykłady z historii filozofii, tom 1, tłum. Światosław 
Florian Nowicki, (Warszawa: PWN, 1994), 500–501. Sofiści byli więc przedstawicielami swoi-
stego greckiego oświecenia. Uczyli patrzenia na sprawę w różnych punktów widzenia, kształcili 
polityków, którzy nie kierowali się „świętymi zasadami”, tradycją i wiarą, ale pożytkiem. „Sofiści 
bazowali na popędzie do stawania się mądrym. Za mądrość uważa się wiedzę o tym, co stanowi 
moc panującą nad ludźmi i państwem i co ja mam za takową uznać. […] Religia naucza: mo-
cami, które panują nad ludźmi, są bogowie. Tak samo prawa; człowiek ma zaspokajać się jedy-
nie zgodnie z prawami i ma to z góry zakładać, że również inni zaspokajają się, przestrzegając 
praw. Ale refleksja sprawia, że człowiekowi już nie wystarcza być posłusznym prawom, jako 
autorytetowi i zewnętrznej konieczności, lecz chce on zaspokajać się w sobie samym, przekony-
wać się dzięki własnej refleksji, co jest dla niego obowiązujące, co jest celem i co ma robić na 
rzecz tego celu”. Tamże, 501–502. 

19 Por. Karl Raimund Popper, Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie. Tom 2, tłum. Ha-
lina Krahelska (Warszawa: PWN, 1993).  

20 Popper ujmował to dosadnie: Hegla należy „zdemaskować jako apologetę pruskiego ab-
solutyzmu”. I dodawał: „Moje twierdzenie, że filozofia Hegla była inspirowana przez ukryte 
motywy, mianowicie przez jego zainteresowanie odbudową rządu pruskiego Fryderyka Wil-
helma II, i że dlatego nie można jej brać poważnie, nie jest niczym nowym. […] Interpretując 
heglizm w ten właśnie sposób […] można rzucić sporo światła na tę filozofię”. Tamże, 42 i 40.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

139 

 

schemat rozwojowy bytu i Boga: teza walczy z antytezą, w wyniku której powstaje 
synteza, zachowująca w sobie, po części, tezę i antytezę, i owa synteza zamienia się 
w tezę, która natrafia na antytezę i walka trwa (mieszanina „znoszenia” i „zacho-
wywania”). Przy czym rozwój bytu jest środkiem do rozwoju Boga, zwanego też 
duchem lub Rozumem. Bóg na początku – niczym „boska zygota” – jest czystym 
pojęciem bytu. I oto nagle statyczna wizja Parmenidesa – że byt jest, a niebytu nie 
ma – zamienia się w dynamiczną relację: czysty byt, pozbawiony przeto wszelkich 
określeń, czyli teza, zamienia się w czysty niebyt, w antytezę, syntezą zaś staje się 
„stawanie się”. W ten sposób Bóg-duch stopniowo się komplikuje, staje się coraz 
bardziej złożony: najpierw w sferze „logiki”, następnie tworzy przyrodę z koli-
stymi przebiegami, w przyrodzie zaś – znudzony jej „mechanicznością” – tworzy 
twórczego człowieka, ludzie zaś tworzą społeczności i kulturę: prawa, sztukę, reli-
gię, filozofię. Społeczności i kultury rozwijają się w triadycznym rytmie walca, 
tworząc ośrodki mocy i walcząc ze sobą. Rusza wielki „walc” (a niekiedy walec) 
ludzkiej historii. Bóg-duch (po części po omacku, po części celowo), posługując 
się swoją chytrością i rozumnością, pobudza różne trendy historyczne w swoim 
interesie. A jaki to interes? Poznanie samego siebie. Poprzez historię ludzkości – 
codzienny trud ludzi i ludzką twórczość oraz te wszystkie wojny, rewolty, prze-
wroty, „głody” i „mory”, które tylko z pozoru wydają się „pieśnią idioty” – Bóg-
duch poznaje siebie coraz lepiej i to jest obiektywny postęp dziejów. Ważnym 
składnikiem tego procesu są konflikty: najpierw konflikty pomiędzy plemionami, 
a następnie narodami (jako głównymi ośrodkami mocy). Jednak narody, które nie 
wytworzyły państw, znajdują się na „marginesie historii”. Liczą się tylko narody 
„opancerzone”, „uzbrojone” w państwa. Hegel twierdził, że państwo jest „boską 
ideą” na ziemi. Mamy więc do czynienia z – teologicznie i metafizycznie uzasad-
nionym – kultem państwa i narodu, ale, jak się okazuje, z kultem nie wszystkich, 
ale tylko niektórych narodów i państw („państw narodowych”) na przestrzeni 
dziejów. Przyjrzyjmy się tej kwestii bliżej, albowiem prowadzi nas to do ukrytej 
„esencji” tej doktryny, czyli „teorii siły” właśnie.  

Zacznijmy od problemu prawdy obiektywnej, która jest – powtórzmy – kon-
stytutywnym składnikiem „teorii siły”, a której status w heglizmie jest dosyć nie-
jasny. Hegel był nie tylko – wedle nomenklatury Poppera – „historycystą”, czyli 
wierzył w prawa historyczne i w „postępowy” kierunek i cel, do którego historia 
zmierza, ale też „historystą”, czyli uważał, że historia kształtuje nasz sposób my-
ślenia i postrzegania świata, a mimo to sądził, że niektórzy – jak on – mają trafne 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

140 

 

poglądy na rzeczywistość. Wiąże się to z fundamentalnym, wziętym od Platona 
rozróżnieniem na pozór i idee, na cienie i realność. Przy czym istota, idee, to co 
duchowe i realne nie trwa w transcendencji, ale zmienia się i oddziałuje w imma-
nencji. Mamy więc w historii obszary, trendy słabej, cienistej egzystencji i obszary, 
strumienie mocnej, realnej egzystencji, w których to strumieniach przejawia się 
duch; to strumienie „uduchowione” i rozumne. Oto najważniejszy podział; obiek-
tywne poznanie polega na umiejętności odróżnienia, co jest marginesem historii, 
co ma słabą egzystencję i co jest realnością. Dlatego też, jeśli jakieś fakty z margi-
nesu wydają się przeczyć trafnemu postrzeganiu tego, co realne, „uduchowione”, 
to tym gorzej dla faktów. Większość ludzi bierze pozór za istotę, jednak nieliczni 
mędrcy mają dostęp do prawdy obiektywnej. Przypomina to trochę niektóre sen-
tencje Heraklita. Większość ludzi żyje w kokonie własnych wyobrażeń, niczym we 
śnie, a tylko nieliczni są przebudzeni i mają wspólny świat. „Choć logos obowią-
zuje wszędzie, większość rozumuje każdy po swojemu”21. Ci przebudzeni, to mę-
drcy, którzy patrzą na świat z „perspektywy logosu”, wszak „mądrość polega na 
tym: poznać myśl, która wszystkim kieruje”22.  

Jak to uczynić? Dostęp do prawdy wiąże się z tym, że mamy wyróżnioną po-
zycję poznawczą, niejako dobry „punkt obserwacyjny”. Kto płynie w realnym 
strumieniu historycznym, czyli niejako serfuje na wznoszącej się, „uduchowionej” 
fali historycznej, ma wyróżnioną pozycję: patrzy na świat z „perspektywy logosu”. 
Stąd połączenie „historyzmu” i wiary w prawdę obiektywną23. Historyczność 
prawdy (uwikłanie prawdy w historię) nie polega bowiem na tym, że co było 
prawdą kiedyś, staje się fałszem dzisiaj. Twierdzenie prawdziwe pozostaje twier-
dzeniem prawdziwym, z zastrzeżeniem, że odnosi się do konkretnego momentu 
w historii, czyli że należy uwzględniać czas. Grecy w piątym wieku przed naszą erą 
byli narodem „uduchowionym”, byli na czele realnego strumienia w historii (i to 
jest prawda po wsze czasy). Grecy w dziewiętnastym wieku naszej ery nie są już 

                                                           
21 „Heraklit”, w: Wit Jaworski, Przedsokratycy  (Kraków:  Wydawnictwo Miniatura, 

1992), 30.  
22 Tamże, 21.  
23 Podobnie w marksizmie: każdy punkt widzenia jest klasowy, ale klasie robotniczej 

obiektywnie – taki jest jej klasowy interes – zależy na prawdzie i dlatego punkt widzenia klasy 
robotniczej, a szczególnie jej polityczno-filozoficznej awangardy, jest zarazem klasowy i obiek-
tywny.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

141 

 

narodem „uduchowionym” i znajdują się na marginesie historii. Miejsce Greków 
na arenie historii się zmieniło i to jest prawda, uwzględniająca parametr czasu. 

Podkreślmy raz jeszcze: to co realne – to co jest inspirowane i napędzane 
przez ducha i w co wstępuje duch – jest rozumne, dobre i słuszne. „To co rozumne 
jest rzeczywiste, to co rzeczywiste jest rozumne”24. Nie istnieją poza historią – 
transcendentne wobec niej – kryteria oceny racjonalności, dobra i słuszności. Dla-
tego też „sąd historii” jest „sądem ostatecznym”. 

A jak to wygląda w – powiązanych z teorią siły – kwestiach bardziej szczegó-
łowych: ustrojowych, politycznych? Kiedyś duch wcielał się we wschodnie despo-
tie (teza), następnie duch wcielił się w greckie i rzymskie ustroje demokratyczne 
i republikańskie (antyteza) i wreszcie, obecnie, i ostatecznie, duch wcielił się w so-
lidną – z kultem dla prawa i porządku – monarchię absolutną (dowód odmienny, 
ale konkluzja jak u Hobbesa). Arena dziejów to jednak arena walki różnych ośrod-
ków mocy, czyli narodów opancerzonych – jako się rzekło – w państwa o odmien-
nych ustrojach. Po wschodnich Sumerach i Persach, dominację zdobyli Grecy, na-
stępnie Rzymianie, a obecnie – w ramach ostatecznej syntezy – na czoło walczą-
cego peletonu narodów wysunęli się Niemcy. Oni są obecnie (i ostatecznie) naro-
dem „uduchowionym”, narodem wybranym, narodem przodującym i dominują-
cym25. Jaka jest przeto konkluzja? Zwieńczeniem dziejów jest pruska monarchia 
absolutna oraz „uduchowiony” naród niemiecki26. Nie tylko republikańska Fran-
cja trafiła na margines dziejów, ale nawet Anglia z jej monarchią konstytucyjną 
i indywidualizmem. Władca Prus nie jest już zwyczajnym pomazańcem Bożym, 
jak wierzono w przedrewolucyjnej feudalnej Europie, ale zwieńczeniem historii 
świata i historii Boga; jego korona świeci zatem zarazem kosmicznym i boskim 
blaskiem. Jego wola – owego nadzwyczajnego suwerena – jest prawem, a wolność, 
która jest istotą Boga i celem ewolucji świata, polega nie na samowoli poddanych, 

                                                           
24 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Zasady filozofii prawa, tłum. Adam Landman (War-

szawa: PWN, 1969), 17. 
25 „Każdy poszczególny geniusz narodowy musi być traktowany jako Jedyne Indywiduum 

w procesie historii powszechnej. […] Samoświadomość poszczególnego narodu […] jest obiek-
tywną aktualnością, w którą duch czasu inwestuje swą Wolę. Do tej absolutnej woli inne po-
szczególne narodowe duchy nie mają praw: ten naród dominuje nad światem”. Cyt. za Popper, 
Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, 72. 

26 „Niemiecki duch jest duchem nowego świata. Jego celem jest realizacja absolutnej 
prawdy jako nieograniczonej samodeterminacji wolności”. Tamże, 56.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

142 

 

ale na posłuszeństwie prawu (rys stoicko-spinozjański). Naród jest bowiem rodza-
jem wielkiego organizmu i duch dziejów (Rozum dziejowy), wcielając się w naród, 
staje się rodzajem niepowtarzalnego, zbiorowego ducha narodowego, który jest 
jego esencją. Należy przeto odróżnić ową esencję, niejako „wolę powszechną” (za 
Rousseau), od demokratycznej gry partykularyzmów, od opinii publicznej, która 
jest zbiorem przypadkowych „widzi mi się” wielu27. Przeto nie większość demo-
kratyczna, ale wola monarchy jest aktualizacją owej istoty: ducha narodu i woli 
powszechnej. Posłuszeństwo tej woli i tworzonemu przezeń prawu jest więc wier-
nością sobie w tym co istotne (nie mylić z kapryśnym indywidualizmem), a zatem 
jest wolnością prawdziwą. Hegel odróżnia wolność formalną (zwyczajną, libe-
ralną) oraz wolność obiektywną (posłuszeństwo woli monarchy zamienionej 
w prawo, w którą wcielony jest rozum dziejowy). Wola monarchy, podobnie jak 
wola suwerena Hobbesa, nie podlega żadnej zewnętrznej moralnej, merytorycznej 
ocenie. Ocena bowiem, czy „wcielony jest w nią rozum dziejowy”, zależy od suk-
cesu, czyli od zdobycia i utrzymania władzy. Konkluzją jest więc – jak to Popper 
ujmuje – „pozytywizm prawniczy” i „pozytywizm moralny”; czyli – summa sum-
marum – relatywizm moralny oparty na sile. Dobre i sprawiedliwe jest to, co 
władca uzna za dobre i sprawiedliwe i nie ma od tego wyroku żadnej apelacji. 
A dlaczego? Bo władca wygrał i ma potęgę. Czyli ostatecznie sprawiedliwość to – 
jak u Kalliklesa – potęga. Oto „teoria siły”, czyli ukryta esencja heglizmu. Wygry-
wający strumień w historii, strumień z potęgą, zostaje ubóstwiony i to on decy-
duje, co jest słuszne i sprawiedliwe, rozumne i moralne.  

Popper pisał o „platońskich korzeniach heglizmu”, twierdził, że Hegel 
„wskrzesił”, kontynuował i rozwijał koncepcję Platona. Moim zdaniem, Hegel 
traktował platonizm instrumentalnie, jako środek do uzasadnienia i „przebó-
stwienia” teorii siły. Posłużył się – między innymi Platonem – aby skroić dostojną 
kapłańską i metafizyczną szatę oraz nałożyć ją na „nagą przemoc” teorii siły28. Pla-
ton był mu potrzebny, aby uzasadnić – koniec końców – punkt widzenia Kalliklesa 
i Trazymacha.  

                                                           
27 Por. tamże, 53 i 318.  
28 Nawiązuję tutaj do metafory Kanta, który pisał o „pstrej szacie metafizyki”, czy też – 

w innym tłumaczeniu – o „centonie metafizyki”. Por. Immanuel Kant, Prolegomena do wszel-
kiej przyszłej metafizyki, która będzie mogła wystąpić jako nauka, tłum. Adam Banaszkiewicz 
(Kraków: Zielona Sowa, 2005), 130.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

143 

 

Filozofia dziejów Hegla była niewątpliwie jedną z filozofii najsilniej oddzia-
łującej na dzieje. Sfera duchowego oddziaływania – zwana niekiedy w polskich 
kręgach literackich „ukąszeniem heglowskim” – była bardzo rozległa, oddziały-
wała nie tylko na kulturę, filozofię i sztukę, ale na teorię i praktykę polityczną: 
począwszy od skrajnej prawicy, skończywszy na skrajnej lewicy. Popper tak o tym 
w pisał (w czasie II wojny światowej): 

 
W polityce wyraża się to najdramatyczniej w fakcie, że marksistowskie ekstremalne 
lewe skrzydło i konserwatywne centrum, a także faszystowskie ekstremalne prawe 
skrzydło, wszystkie bazują swe filozofie polityki na Heglu; ekstremiści z lewej zastę-
pują wojnę narodów, która pojawia się w schemacie historycystycznym Hegla, 
walką klas, ekstremiści z prawej – walką ras; ale oba idą za nim mniej lub bardziej 
świadomie29. 
 
Warto też zauważyć, że filozofia Hegla – niezwykle popularna wśród inteli-

gencji rosyjskiej w pierwszej połowie XIX wieku – była podstawą dla odrodzenia 
w nowej postaci rosyjskiego misjonizmu i mesjanizmu z Moskwą jako trzecim 
Rzymem. Uduchowiony naród niemiecki został zastąpiony uduchowionym naro-
dem rosyjskim, który miał przynieść – „na bagnetach” – prawdziwą wolność 
i prawdziwą wiarę innym europejskim narodom. 

Podsumowując, Hegel przyczynił się do tego, że w dziewiętnastym i dwu-
dziestym wieku „uświęcona” (umetafizyczniona) „teoria siły” – w odmianie, do 
wyboru, nacjonalistycznej, rasowej, klasowej – rozlała się szeroko po Europie, 
a następnie po świecie. Popper stwierdził – powołując się na Schopenhauera 
i Kierkegaarda – że było to „intelektualne oszustwo, największe być może w dzie-
jach naszej cywilizacji”30. 

                                                           
29 Tamże, 38. 
30 Tamże, 87. Zdaję sobie sprawę, że jest to pogląd kontrowersyjny. W Polsce, jeden z naj-

lepszych znawców Hegla, Marek Siemek, twierdził na przykład, że „trzeba zwłaszcza definityw-
nie odłożyć do lamusa historii tę ignorancką «krytykę», jakiej filozofię społeczną Hegla poddał 
prawie pól wieku temu Sir Karl Raimund Popper. a jaka w Polsce wciąż uchodzi za miarodajną, 
chociaż w myśli europejskiej i amerykańskiej już dawno została odrzucona”. Marek Jan Siemek, 
Filozofia spełnionej nowoczesności – Hegel (Toruń: Wydawnictwo Uniwersytetu Mikołaja Ko-
pernika, 1995), 12. Podobnie apologetyczny i zarazem „pro-wolnościowy” stosunek do Hegla 
można znaleźć u innego wybitnego polskiego filozofa – Józefa Tischnera, zawarty w książce 
o intrygującym tytule Spowiedź rewolucjonisty (Kraków: Znak, 2016). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

144 

 

* 
 
Apologetyczny stosunek Hegla do sofistów, a konkretnie ich „teorii siły”, jest 

raczej słabo znany, dlatego poświęciłem mu sporo uwagi. Apologetyczny stosunek 
Nietzschego jest lepiej znany; bywa on wręcz traktowany jako ten, który ponownie 
odkrył i docenił ich wkład w historię filozofii; z przemądrzałych i szkodliwych 
mędrków – intelektualnych kuglarzy, posługujących się sofizmatami – na powrót 
uczynił mędrców. Skoro rzecz jest lepiej znana, ograniczę się do kilku uwag. Nie-
tzsche przyswoił i odnowił koncepcje sofistów; zarówno „teorię siły” (prawo sil-
niejszego) młodszych sofistów, jak i skrajnie relatywistyczną, łączącą relatywizm 
epistemologiczny z moralnym, koncepcję sofistów starszych. Przy czym – jak są-
dzę – koncepcje te wymieszał i pomieszał, i mówił, na przemian, raz jednym, raz 
drugim językiem. Niekiedy akcentował „wolę mocy i prawo silniejszego”, a nie-
kiedy wizję człowieka, który wyciąga ostateczne konsekwencje z ateizmu, czyli 
faktu nieistnienia osobowego Boga, zajmuje jego miejsce i staje się „miarą wszech-
rzeczy” i wytrzymuje na tej samotnej pozycji, nie uciekając pod skrzydła innego 
autorytetu. Obydwie ścieżki miały prowadzić do nowego skoku ewolucyjnego 
i powstania nowej moralności i nowego człowieka, czyli „nadczłowieka”, który raz 
jawił się jako dumny i bezlitosny rycerz i dominator, a raz jako intelektualista 
świadomy nihilizujących skutków ateizmu i na owej pustyni tworzący oazę twór-
czości i wartości, której źródłem żywym jest on sam (proszę wybaczyć te poetyckie 
sformułowania, ale dążę do maksymalnej zwięzłości).  

Owo pomieszanie można dostrzec w jego poglądach na prawdę, co zresztą 
dostrzegali liczni komentatorzy jego filozoficzno-literackiej twórczości. 
„Wszystko – powiada Michael Patrick Lynch – co dotyczy Nietzschego, jest dys-
kusyjne, zwłaszcza gdy idzie o jego twierdzenia o prawdzie… Wielu komentato-
rów sądzi, że opowiadał się za jakąś formą relatywizmu. Inni dowodzili, że w kwe-
stii prawdy wierzył w rodzaj pragmatyzmu”31. Można by więc szukać syntezy pod 
auspicjami, czegoś w rodzaju „relatywistycznego pragmatyzmu” w stylu 
Rorty’ego, który zaiste wiele Nietzschemu zawdzięcza, ale nie sądzę, aby to był 
dobry trop. Nie synteza, ale właśnie pomieszanie kilku koncepcji wydaje mi się – 

                                                           
31 Michael Patrick Lynch, Prawda i życie. Dlaczego prawda jest ważna, tłum. Dawid Misz-

tal (Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2020), 271.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

145 

 

ujmując rzecz w wielkim skrócie – dobrym tropem. „Być może najlepsze, co mo-
żemy stwierdzić – powiada Lynch – to że sam Nietzsche w ciągu całej swojej ka-
riery nie miał pojedynczego, ustalonego poglądu na prawdę”32. Wyróżniłbym 
cztery koncepcje, które Nietzsche rozważa, kiedy pisze o prawdzie. Można je po-
traktować – jeśli już szukać w tym jakiegoś porządku – jako „przedłużenia” trzech 
tez trylematu Gorgiasza. Pierwsza – skrajnie relatywistyczna i „rewizjonistyczna” 
– głosi, że prawda nie istnieje: „nie masz ani «ducha», ani rozumu, ani myślenia… 
ani prawdy”. To tylko „fikcje do niczego nieprzydatne”33. A skoro prawdy nie ma, 
to my decydujemy, co jest prawdziwe, to my „tworzymy prawdę”: „«Prawda» tedy 
nie jest czymś, co się znajduje i co można było wynaleźć i odkryć – lecz czymś, co 
trzeba stworzyć, co służy jako nazwa dla procesu”34. To wątek bliski relatywi-
zmowi Protagorasa.  

Druga głosi, że jeśli nawet prawda istnieje, to nie jest ona ważna. Prawda nie 
jest celem samym w sobie, albowiem nie istnieje jakaś odrębna „wola prawdy”. To 
przesąd filozofów, „jakoby istniał jakiś osobny popęd do poznania, który nie ba-
cząc na pytania dotyczące pożytku i szkody, na oślep rzuca się na prawdę”35. 
Prawda nie ma wartości autotelicznej, ma tylko wartość jako środek do osiągnięcia 
sukcesu, czyli pomnożenia mocy, potęgi. A do tego celu niejednokrotnie lepiej 
nadaje się fałsz i kłamstwo. Przeto „fałszywość jakiegoś sądu nie jest jeszcze dla 
nas zarzutem przeciwko niemu”36. Fałsz i kłamstwo mogą być pożyteczne, za-
równo w budowaniu silnej osobowości (samookłamywanie, pielęgnowanie iluzji 
na swój temat), jak i w relacjach z innymi. Krótko mówiąc, prawda (czysta cieka-
wość, adekwatne poznanie) nie jest czymś cennym i ważnym, ważne jest życie, 
sfera praktyczna, a precyzyjniej – ujmując rzecz „po darwinowsku” – przetrwanie 
i ekspansja, wzrost siły w ramach walczących ze sobą ośrodków mocy. To z kolei 
zbliża Nietzschego do zwolenników „teorii siły” („prawa silniejszego”). Kłamstwo 
i propaganda w polityce staje się cnotą.  

                                                           
32 Tamże, 276.  
33 Friedrich Nietzsche, Wola mocy, tłum. Stefan Frycz i Konrad Drzewiecki (Kraków: Zie-

lona Sowa 2003), 185. 
34 Tamże, 193.  
35 Tamże, 113.  
36 Friedrich Nietzsche, Poza dobrem i złem. Preludium do filozofii przyszłości, tłum. 

Grzegorz Sowinski (Kraków: Wydawnictwo A, 2001), 29.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

146 

 

Trzecia koncepcja powstaje na skutek wymieszania pierwszej i drugiej. 
Z pierwszej bierzmy pogląd, że prawdy nie ma, z drugiej, że liczy się moc. Efektem 
jest swoisty pragmatyzm; utożsamienie prawdy z mocą. Prawdziwe jest to, co 
służy pożytkowi, a pożytek to przyrost mocy, potęgi, władzy. W języku angielskim 
to przejście od mocy do władzy jest łatwiej uchwytne, albowiem słowo power 
oznacza zarówno moc, jak i władzę. Fałsz, kłamstwo i propaganda w osobliwy 
sposób znikają; przestają być niecnym środkiem uświęconym przez cel (zdobycie, 
utrzymanie i ekspansja władzy), zamieniają się w dekretowanie prawdy. Praw-
dziwe jest to, co dekretuje wygrywający ośrodek mocy. Nie istnieje prawda 
w ogóle, nie istnieje prawda o historii w szczególe: prawdę o historii pisze zwy-
cięzca. Wola wodza, suwerena staje się prawem i prawdą. To radykalna odmiana 
„teorii siły”, której sofiści raczej nie głosili.  

Czwarta koncepcja również wykracza poza „horyzont poznawczy” sofistów. 
Niemniej jednak można ją powiązać z trzecią tezą Gorgiasza: jeśli nawet komuś 
uda się poznać prawdę, nie będzie w stanie przekazać jej innym. „Czasami Nie-
tzsche pisze tak, jakby chciał, żebyśmy ujrzeli faktyczną prawdę o nas samych – 
odartą w obskuranckich mitów, w których nieustannie się zamykamy”37. Jesteśmy 
otoczeni sztucznymi wytworami kultury. Wymyśliliśmy język, linie, kąty proste, 
liczby, logikę, rozum, pojęcie prawdy. To są fikcje, bywają przydatne w życiu, ale 
nie są przez to dowiedzione. To jest apolińska zasłona. Za tą zasłoną znajduje się 
rzeczywista rzeczywistość, prawdziwa prawda. Poprzez odrzucenie uładzonych 
iluzji, „społecznych konstruktów”, w tym tradycyjnego pojęcia prawdy, możemy 
– niczym w ekstatycznym dionizyjskim tańcu Wita – bezpośrednio dotknąć real-
ności, „Ziemi”, drapieżnej natury, dionizyjskiej „wolą mocy” traktowanej jako 
energia kosmiczna napędzająca byt (przypomina to bergsonowską intuicję wy-
chwytującą élan vital). Podręcznikowo rzecz ujmując, koncepcja ta zbliża Nie-
tzschego to tak zwanych „filozofii życia” i jest to być może koncepcja dominująca, 
kiedy myśli o prawdzie. 

  
 

                                                           
37 Lynch, Prawda i życie, 276. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

147 

 

Kazus Francji 
  
Nietzsche – podobnie jak Hegel – oddziałał wielotorowo. Wiązało się to mię-

dzy innymi ze wspomnianym wymieszaniem dwóch koncepcji sofistów: skraj-
nego relatywizmu i „teorii siły”. Jego spuścizna posłużyła z jednej strony do 
wzmocnienia oddziaływania heglizmu (zazwyczaj w powiązaniu z „teorią siły” 
ubraną w szaty „woli mocy”), z drugiej do walki z heglizmem i z samą sobą (za-
zwyczaj w powiązaniu z relatywizmem epistemologicznym). Opis tych pokręco-
nych ścieżek w ramach historii idei – niekiedy strasznych, niekiedy śmiesznych – 
zasługuje na odrębną rozprawę. Odnotuję w tym miejscu tylko interesujący przy-
kład Francji. 

Heglizm był we Francji prawie nieznany do początku trzeciej dekady XX 
wieku. Przyczyny tego stanu rzeczy były liczne, ale nie najmniej ważną było to, że 
kultura francuska to kultura świetlista i „lekka”, oparta na dworskiej i salonowej 
konwersacji, Hegel zaś był mroczny i „ciężki”. Co więcej, Hegel był protestantem, 
co „nie pasowało” Francji tradycjonalistycznej i nie był przedstawicielem oświe-
cenia i pozytywizmu, co z kolei „nie pasowało” Francji postępowej, republikań-
skiej. Nic dziwnego, że „promocję” Hegla we Francji przeprowadziło dwóch emi-
grantów z Rosji: Alexandre Kojève (Korzewnikow) i Alexandre Koyré (Kojra). Po-
mógł im w tym Jean Hyppolite, tłumacząc Hegla i pisząc do niego solidne komen-
tarze. Kojève dosyć swobodnie (ale też pomysłowo i klarownie) interpretował He-
gla, wskazując na wielką rolę Rewolucji Francuskiej w rozwoju Rozumu i ducha 
w historii (zbliżała się wtedy 150 rocznica rewolucji). Tak czy inaczej owa „pro-
mocja” odniosła wielki sukces: Hegel (szczególnie w jego odmianie marksistow-
skiej) stał się być może najważniejszym filozofem we Francji. Okoliczności histo-
ryczne sprzyjały bowiem próbie zrozumienia Historii pisanej z dużej litery. Wy-
mieńmy: niespokojne lata trzydzieste, drugą wojnę światowa oraz powojenny po-
dział świata na dwa bloki i zimną wojnę pomiędzy komunistycznym Wschodem 
i demokratycznym Zachodem. Jak zauważył Miłosz, intelektualistów francuskich 
w latach czterdziestych i pięćdziesiątych „fascynowała Historia”. „Nas również – 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

148 

 

dodawał – ale w inny sposób. Oni tęsknili do osobistego nasycenia się historycz-
nością. My byliśmy nią nasyceni w nadmiarze”38. Historię więc tłumaczył – wyja-
śniając jej kierunek i ukryty sens – Hegel (w powiązaniu z Marksem). Intelektua-
liści owi (a wśród nich i filozofowie, jak choćby Sartre) wybierali więc raczej kie-
runek wschodni i lewicowy. Zacytujmy jeszcze raz Miłosza: „Prawdziwe wyzwo-
lenie było przecież na Wschodzie. A kiedy ktoś miał wątpliwości, posługiwano się 
argumentem: «Jeżeli odrzucić marksizm, historia nie ma sensu»”39. Krótko mó-
wiąc, Hegel stał się maitre a penser całego pokolenia francuskich filozofów, na 
czele z Kojèvem, Hyppolitem i Bataille’em. I oto – jak to nieraz bywa – synowie 
zbuntowali się przeciw ojcom; kolejne pokolenie – na czele z Derridą, Foucaultem 
i Deleuzem – zwróciło się przeciw Heglowi, postanowiło „uwolnić się” od Hegla. 
Przy czym – jak to ujął Vincent Descombes – „różnica między dwoma pokole-
niami polega na odwróceniu znaku, w jakim wyraża się stosunek do Hegla: znak 
plus zastąpiony zostaje wszędzie znakiem minus. Niezmienne pozostaje zaś samo 
oznaczenie: istotny jest wciąż ten sam punkt”40. Przyczyniło się to wewnętrznych 
problemów, albowiem ci, którzy pragnęli wyzwolić się od Hegla „mówili Heglem”, 
a nawet „myśleli Heglem”, stąd dostrzeżona – przez samych wyzwalających się – 
trudność: „język jakby odmawia posłuszeństwa, powie Lévinas, język ogarnia «do-
głębna niemota», powie Foucault”41. I wtedy – fabularyzując tę krótką opowieść – 
z pomocą przyszedł Nietzsche. Nietzsche pomagał temu pokoleniu uwolnić się 
spod „uroku Hegla”, wyleczyć się z tej francuskiej odmiany „heglowskiego uką-
szenia”. Il n’y a pas de compromis possible entre Hegel et Nietzsche. „Wątki he-
glowskie – pisze Deleuze – są obecne w dziele Nietzschego niczym wróg, którego 
on zwalcza”42. Nietzsche w ten sposób stał się – jak to ktoś dowcipnie ujął – pre-
postmodernistą. O co jednak – w istocie – chodziło? O wiele spraw; najważniejsza 
                                                           

38 Czesław Miłosz, Braterski rozmówca, w: Thomas Merton, 7 esejów o Albercie Camus, 
tłum. Renata Krempl (Bydgoszcz: Homini, 1996), 223. 

39 Czesław Miłosz, Rozmowy polskie 1979–1998 (Kraków: Wydawnictwo Literackie, 
2006), 723. 

40 Vincent Descombes, To samo i inne. Czterdzieści pięć lat filozofii francuskiej (1933–
1978), tłum. Bogdan Banasiak i Krzysztof Matuszewski (Warszawa: Spacja, 1996), 19.  

41 Marek Kwiek, Przeciw tyranii Hegla, albo przechadzka po francuskiej myśli ponowo-
czesnej, w: Hegel a współczesność, red. Roman Kozłowski (Poznań: Wydawnictwo Poznań-
skiego Towarzystwa Przyjaciół Nauk, 1997), 140. 

42 Gilles  Deleuze,  Nietzsche i filozofia,   łum. Bogdan  Banasiak  (Warszawa:  Spacja, 
1993), 171.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

149 

 

wszakże – z mojej perspektywy – pozostawała w cieniu spraw drugorzędnych; nie 
ściśle filozoficznych, a światopoglądowych, estetyczno-erotycznych, kulturowych, 
a nawet subkulturowych (co podkreślał swoisty język tego filozoficznego środo-
wiska). Wymieńmy – hasłowo – owe sprawy drugorzędne.  

Heglowska dialektyka przytłacza, jest ciężka, wymaga solidnego namysłu 
i ciężkiej intelektualnej pracy, Nietzsche jest „lżejszy”, mniej abstrakcyjny, bar-
dziej zmysłowy, obcowanie z nim sprawia więcej przyjemności. U Hegla przeważa 
negacja i przeszłość, u Nietzschego – afirmacja i przyszłość. Filozofia Hegla zmie-
rza do syntezy i monizmu, który jest nudny, filozofia Nietzschego jest plurali-
styczna („żywioł różnicy”), barwna, wolnościowa, radośnie ateistyczna, zmy-
słowa: „pluralizm – pisze Deleuze – to jedyna rękojmia wolności konkretnego 
umysłu, jedyna zasada gwałtownego ateizmu. Bogowie umarli, ale umarli ze śmie-
chu słysząc, że jakiś Bóg mówi, że jest jeden”43. Hegel postuluje dialektyczne znie-
sienie alienacji i koniec historii (termin, nawiasem mówiąc, wymyślony przez Ko-
rzewnikowa), Nietzsche niekończące się „przewartościowania”, przekraczanie 
granic, transgresje. Owa „transgresja” staje się słowem-kluczem. Wedle Fou-
caulta, owo „doświadczenie granicy” ma zastąpić heglowską dialektykę: zamiast 
badania ruchu poprzez wyłanianie się przeciwieństw oraz poszukiwania całości, 
należy poszukiwać granic i je przekraczać. Sam Nietzsche zresztą – nie będąc jak 
Hegel filozofem akademickim, oddzielającym pracę i życie – jest przykładem 
auto-transgresji, twórczej pracy na sobie, kształtowania – w niepowtarzalny spo-
sób – siebie. „Nietzsche jest wytworem swoich własnych tekstów… które tylko on 
mógł napisać… nie dostarcza więc modelu do naśladowania”44. Hegel skłania do 
myślenia społecznego oraz do poważnego zaangażowania, do „społecznej misji fi-
lozofa”, do odpowiedzialności i poświęcenia dla wspólnoty, Nietzsche do „estety-
zacji egzystencji”, do – jak to określano – tekstualności (czyli – jeśli dobrze rozu-
miem – do pisania tekstów filozoficznych i literackich, a nie działalności politycz-
nej). Nietzsche miał jakoby odrzucić postawę „filozofa uczącego… w trosce 
o ludzką kondycję”45.  

                                                           
43 Tamże, 8.  
44 Cyt. za Kwiek, Przeciw tyranii Hegla, 142.  
45 Pierre Klossowski, Nietzsche i błędne koło, tłum. Bogdan Banasiak i Krzysztof Matu-

szewski (Warszawa: Wydawnictwo KR, 1996), 62.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

150 

 

Zostawmy jednak sprawy drugorzędne. Najważniejsza, czyli pierwszo-
rzędna, wydaje mi się kwestia relacji metafizyki i epistemologii (a przede wszyst-
kim pojęcia prawdy) do filozofii politycznej. W tej sprawie Derrida jest chyba naj-
bardziej miarodajny. Heglowska metafizyka aspirująca do prawdy ostatecznej, jak 
inne metafizyki o podobnych ambicjach, zamieniają się w – ogarniające wszystkie 
sfery życia – „wielkie narracje” (zwane też „meta-narracjami”). Rozum bowiem 
nie dostrzega wyjątków, jest nastawiony na to co ogólne, a nie szczególne, niepo-
wtarzalne46. Jeśli zaś je dostrzega, to ich nie lubi, traktuje jako skazy na bycie, które 
należy usunąć. Otóż takie metafizyki – mające swe korzenie w platonizmie – to 
wytwory owego niedowidzącego i despotycznego rozumu. Stąd atak Derridy na 
„logocentryzm”. Skoro prawda, w świetle takich „wielkich narracji”, jest jedna, 
prowadzi to – siłą rzeczy i logiki – do „dyktatury prawdy”; owa dyktatura ma zaś 
tendencje jednoczące i totalizujące: jedna prawda, jedna partia, jeden wódz. Fana-
tyczna i dogmatyczna wiara w „wielkie narracje” (w szeroko rozumiany platonizm 
oraz – będący wedle Derridy „ostatnią syntezą metafizyki”47 – heglizm), prowadzi 
do konfliktów, wojen, eksterminacji inaczej myślących. Wniosek: prawda zabija. 
Lekarstwem zaś okazuje się nominalizm („poza rzeczami” nie ma istoty, pozacza-
sowej tajemnicy) oraz skrajny relatywizm epistemologiczny: anty-platonizm od 
Protagorasa do Nietzschego. Derrida cały ten „pakiet” nazywa – o ile się nie mylę 
– „dekonstrukcją”: każda interpretacja tekstu jest dopuszczalna, a nawet równie 
dobra (w filozofii nauki współgra to bodaj z Feyerabenda anything goes).  

Coś jednak za coś. Wybierając relatywizm epistemologiczny, aby uniknąć 
złych, zniewalających metafizyk, rezygnujemy też z ważnego bezpiecznika, chro-
niącego wolności, jakim są prawa fundamentalne, zwane obecnie prawami czło-
wieka. Skoro nie ma prawdy, to nie jest prawdą, że są one czymś obiektywnym 
i obowiązującym (to arbitralna „konwencja”). 

 

                                                           
46 Derrida, krytykując Hegla, idzie tropem Kierkegaarda. „Derrida dochodzi do wniosku 

– pisze Kwiek – iż Hegel nie dostrzegł możliwości istnienia czegoś poza systemem – owej poezji, 
śmiechu, ekstazy, które nie są wiedzą i dają wiedzy. Eksces, występek, nadmiar – leżą poza ro-
zumem”. Kwiek, Przeciw tyranii Hegla, 146. 

47 Jacques Derrida, Pismo filozofii, tłum. Bogdan Banasiak (Kraków: Inter Esse, 1992), 74.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

151 

 

Wydaje się, że stanowisko to w sposób bardziej jasny przedstawił Rorty, 
który – jak pisze Kwiek – „proponuje spójną i optymistyczną wizję (w przeciwień-
stwie do pesymistycznego spojrzenia «melancholijnych» Francuzów) postmoder-
nistycznej rzeczywistości”48. Zacytujmy jeszcze raz Lyncha: 

 
Rorty uważa…, że najlepsze, co może [o prawach fundamentalnych, o prawach 
człowieka] powiedzieć, to to, że my oraz nasi podobnie myślący przyjaciele uwa-
żamy za użyteczne wierzyć, że takie prawa istnieją – uznajemy za użyteczne wierzyć, 
że istnieją pewne wolności, których nie może nas pozbawić żaden rząd ani rządząca 
większość. Ale jutro nasi podobnie myślący przyjaciele mogą już nie myśleć w tak 
zbliżony do naszego sposób. Mogą dojść do przekonania, że bardziej użytecznym 
jest wierzyć, że powinniśmy ograniczać to, jakie książki czytają ludzie albo o jakich 
ideach myślą. Gdyby tak się stało, to porzucenie przez nich dyskusji o prawach bę-
dzie uzasadnione w Rortyańskim sensie. Rorty zgodziłby się z tym, że taki obrót 
spraw byłby tragiczny, ale to wszystko… Poddaję jednak pod rozwagę, że nie to 
mamy na myśli, kiedy rozmawiamy o prawach. Dla liberała, idea praw to idea cze-
goś, czego nie mogę utracić, niezależnie od tego, co dowolna publiczność uważa 
przypadkiem za uzasadnione. 
 

Są one bowiem – zdaniem „wolnościowca” – czymś obiektywnym. 
 
W tym momencie takich dyskusji, Rorty lubi wyciągnąć swojego asa z rękawa: choć 
jego pogląd na społeczeństwo może brzmieć raczej ponuro, jest lepszy niż alterna-
tywna opcja. Jak mógłby to ująć, tradycyjna, liberalna koncepcja praw ma sens tylko 
na tle złej metafizyki. Ostatecznie po prostu eliminuje ona z gry stare platońskie 
idee, że Prawda jest Jedna i Pewna. Mają one sens tylko jeśli wierzymy, że prawa są 
dane od Boga, oraz sprzyjają przekonaniu, że tylko niektórzy z nas (powiedzmy ka-
płani albo filozofowie) potrafią czytać w boskim umyśle i powiedzieć nam, czym 
prawa naprawdę są. To złe idee, więc lepiej żebyśmy wydorośleli i pogodzili się 
z  tym, że nie ma podstaw dla naszych przekonań o prawach człowieka lub czym-
kolwiek innym. Lepiej żebyśmy zaakceptowali, iż „pojęcie «niezbywalnych praw 
człowieka» nie jest ani lepszym, ani gorszym sloganem od «posłuszeństwa woli Bo-
żej». Przywołanie któregokolwiek z nich jako nieporuszonego poruszyciela to po 
prostu sposób, by powiedzieć, że nasz szpadel natrafił na skałę – że wyczerpaliśmy 
środki naszej argumentacji49. 

                                                           
48 Marek Kwiek, Rorty i Lyotard: W labiryntach postmoderny (Poznań: Wydawnictwo 

Naukowe UAM, 1994), 42.  
49 Lynch, Prawda i życie, 438, 440. Cytat w cytacie pochodzi z książki Rorty’ego Philoso-

phy and Social Hope (New York: Penguin Books, 1999), 83.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

152 

 

 
Powoływanie się na obiektywne i fundamentalne prawa człowieka wydaje się 

wymagać metafizycznej podstawy. A odwołanie się do metafizyki, do „faktów 
poza światem” wikła nas w liczne kłopoty, a zatem – zdaniem Rorty’ego – lepiej 
przyjąć, że prawa człowieka są pragmatyczną, „użyteczną fikcją”. Innymi słowy: 
albo wierzymy w obiektywność praw fundamentalnych, a zatem musimy wierzyć 
w prawo naturalne, a zatem transcendencję, czyli wyznawać „złą metafizykę” i wy-
różnioną rolę pasterzy dusz, czy to religijnych, czy ideologicznych, albo – walcząc 
ze zniewalającymi konsekwencjami „złej metafizyki” – musimy przyjąć relaty-
wizm epistemologiczny. Rozprawianie bowiem o prawdzie i fałszu prowadzi do 
opresyjnych, fundamentalistycznych sposobów myślenia. To fałszywa alterna-
tywa – argumentuje Lynch. Ja również myślę podobnie, choć różnimy się w „waż-
nych szczegółach”50.  

Podsumujmy: walcząc ze „złymi metafizykami” i wybierając relatywizm epi-
stemologiczny w stylu Protagorasa wylewamy dziecko z kąpielą. Nie tylko unie-
możliwiamy sobie solidne uzasadnienie praw fundamentalnych (wolnościowych 
praw człowieka), ale też argumentowanie i wskazywanie, że władca – duce, cau-
dillo, Führer lub generalissimus – „mija się z prawdą”: myli się, kłamie, uprawia 
propagandę. 

  
 

                                                           
50 Ogólnie mówiąc, wierzę w „dobrą metafizykę”, czyli uznanie, że prawda jest jedna: ist-

nieje jakieś metafizyczne tło świata, albo też takie tło nie istnieje (to też teza metafizyczna), ale 
bez uznawania, że prawda jest pewna, czyli że dana koncepcja metafizyczna to prawda i tylko 
prawda; innymi słowy, metafizyka to nie sfera wiedzy pewnej (episteme), ale sfera domysłów. 
Otóż ta niepewność jest pewna, czyli mamy meta-opcję, niejako aksjomat: ostatecznie słuszna 
jest postawa zetetyka, poszukiwacza, a nie posiadacza prawdy (ignoramus et ignorabimus). Jest 
to pogląd zbliżony do przekornego meta-dogmatyzmu Poppera, nazwanego przez niego „kry-
tycznym racjonalizmem”. Lynch natomiast powiada, że „wiara w prawa fundamentalne nie wy-
maga, żeby ktoś w wierzył w Naturalne, dane od Boga Prawa, czy inne dziwaczne metafizyczne 
byty. Jej wymaganiem jest jedynie pojęcie prawdy obiektywnej w minimalnym znaczeniu słowa 
„obiektywne”. Lynch, Prawda i życie, 441. Chętnie się z tym zgodzę, ale – mówiąc najkrócej – 
na zasadzie inkluzji, a nie ekskluzji: do domyślnych „dziwacznych metafizycznych bytów” chęt-
nie dołączę prawdę obiektywną w minimalnym znaczeniu słowa „obiektywne”. (Lynch omawia 
tę koncepcję na stronach: 441–446). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

153 

 

Podsumowanie 
  
Sofiści działali w demokratycznych Atenach. Rzec można, że rośli i wydawali 

owoce na demokratycznym gruncie. A jednak – i to jest puenta tego tekstu – ich 
dwie główne doktryny, czyli skrajny relatywizm oraz „teoria siły”, to doktryny dla 
demokracji szkodliwe, a nawet niszczące. To trujące owoce.  

Puenta ta wymaga wszakże krótkiego rozwinięcia. Współczesna liberalna de-
mokracja to ustrój skomplikowany i trudny „w użyciu”, ale – nawiązując do słyn-
nego stwierdzenia Churchilla – lepszego nie wymyślono. Niezależnie od tego, czy 
Churchill miał rację, podkreślić należy, że demokracja, aby mogła – pozwolę sobie 
jeszcze raz na metaforę ogrodniczą – zakorzenić się i rosnąć, wymaga odpowied-
niej gleby; samo zadekretowanie jej, niczym wrzucenie ziarna, nie wystarcza. Na-
leży uwzględnić trójpodział władz (a nawet czwórpodział, wliczając wolne media) 
wzajemnie się kontrolujących, ale nie dążących do podporządkowania sobie po-
zostałych; rządy większości, ale z poszanowaniem praw mniejszości (tolerancja); 
„zacność” społeczeństwa i elit politycznych („zacność”, czyli: oświecone, zdolne 
do krytycznego myślenia i zarazem zaangażowane społeczeństwo obywatelskie; 
elity polityczne szanujące prawdę i uczciwą debatę oraz – bardzo ważne – nasta-
wione na krótki okres rządzenia w przeciwieństwie do tych, którzy myślą o wła-
daniu do „końca życia” i uważają, że tylko głupiec jest gotów władzę raz zdobytą 
oddać po kilku latach). Nic więc dziwnego, że młode, słabo zakorzenione, demo-
kracje upadają chyba częściej w wyniku wewnętrznej degeneracji niż zewnętrznej 
agresji. Bywają niszczone – posłużę się terminem José Ortegi y Gasseta – przez 
najazd „wewnętrznych barbarzyńców”. Międzywojenna Europa obfitowała w ta-
kie przykłady, na czele (wymieniam w kolejności chronologicznej) ze zniszcze-
niem młodziutkiej demokracji rosyjskiej (po „rewolucji lutowej”) przez Lenina, 
zniszczeniem demokracji włoskiej przez Mussoliniego oraz zniszczeniem demo-
kracji „weimarskiej” przez Hitlera. Co ciekawe, wszystkie te przypadki wydają się 
być różnymi wariantami scenariusza (o którym już była mowa) naszkicowanego 
przez Platona w VIII księdze Państwa: zaczynamy od płynnej, niestabilnej, mniej 
lub bardziej „zrelatywizowanej” demokracji w stylu Protagorasa, a kończymy na 
tyranii wyznającej „prawo silniejszego”, przebranej w różne maskujące szaty.  

Ujmując rzecz modelowo (i odchodząc od historycznych przykładów, które 
są skomplikowane i wymagają omówienia wielu „zmiennych”), demokracja 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

154 

 

w „stylu Protagorasa” to – powtórzmy – demokracja oparta na relatywizmie epi-
stemologicznym, skutkującym – siłą rzeczy – relatywizmami w innych dziedzi-
nach: relatywizmem moralnym, estetycznym, kulturowym. To demokracja bez 
„praw fundamentalnych”, bez barier, z bezgraniczną tolerancją. To „demokracja 
relatywistyczna”. Można by też ją nazwać – ze względu na główne narzędzie 
w walce politycznej – „demokracją erystyczną”. Skoro nie ma prawdy, to nie ma 
„wielkich celów”, a działalność polityczna zamienia się w bieżącą krzątaninę i bie-
żącą walkę, w której nie chodzi o słuszność i prawdę (bo nie istnieją), ale o to, by 
moje (czy też nasze) było „na wierzchu”. Króluje przeto nie król, ale socjotechnika 
i „marketing polityczny”, czyli sprofesjonalizowana erystyka. Rodzi to niestabil-
ność, polifoniczność pełną dysonansów, wolność zaczyna kojarzyć się z bałaga-
nem, kłótniami, zagubieniem. Jeśli do tego dodać jakieś wstrząsy ekonomiczne 
lub zagrożenie zewnętrzne oraz – sprawa ważna i mocno „obciążająca” – długą 
tradycję „jedynowładztwa”, to pojawia się popyt na „autorytaryzm”; czyli rządy 
zarazem „silnej ręki” i „prawdy”. „Niech ktoś wreszcie – wykrzykuje lud – zrobi 
z tym porządek”. I ten popyt wykorzystuje – jak to Platom powiada – „najostrzej-
szy truteń”, czyli najbardziej przebiegły i zdeterminowany (który „żądzom swoim 
puścił wodze”) trybun ludowy. Ostatecznie, taki populistyczny trybun – w imię 
„prawdy i porządku” – kończy eksperyment z demokracją, choć fasadę nierzadko 
zachowuje. 

Skoro obydwie doktryny sofistów, wyrosłe na gruncie demokratycznym, są 
dla demokracji szkodliwe, a nawet zabójcze, czyli – jako się rzekło – „nie tędy 
droga”, to którędy? O jaką wszakże drogę chodzi?  

Jeśli przyjąć, że dobrze zakorzeniona, trwała i owocująca demokracja libe-
ralna jest celem, to jakie doktryny etyczne temu celowi sprzyjają, a jakie się prze-
ciwstawiają? Innymi słowy (od strony metaetyki i aksjologii), jeśli przyjąć, że de-
mokracja liberalna jest dobrem, to jakie koncepcje dobra jej sprzyjają, a jakie się 
jej przeciwstawiają? Jeszcze inaczej: na jakim fundamencie aksjologicznym można 
oprzeć liberalną filozofię polityki? 

Aby sprawę rozważyć i spróbować na to pytanie – być może jedno z ważniej-
szych pytań współczesności – odpowiedzieć, potrzebny jest czas i przestrzeń. Czas 
do namysłu oraz odrębna wielostronicowa rozprawa.  

Dlaczego wszelako mamy uznać demokrację liberalną za dobro? Jeśli miał-
bym odpowiedzieć na to pytanie w kilku słowach, powiedziałbym tak: „Albowiem 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

155 

 

w niej najlepiej kwitnie ludzka twórczość, w tym – poznawcza i praktyczna – dzia-
łalność naukowa. A nauka jest najważniejszym narzędziem ludzkości, jeśli chodzi 
o wydłużenie życia naszego gatunku na tej małej planecie w znośnych warunkach 
i wzrost jej samoświadomości opartej o możliwie najbardziej prawdziwy obraz 
tego, jak się rzeczy mają: obraz świata, człowieka i myśli o tym, jak się myśli”. Oto 
pogląd późnego wnuka Oświecenia. A co na to odpowie konserwatywny reakcjo-
nista, późny wnuk romantyków? „Lepiej żyć spokojnie, bez rozterek, zrzucając 
z siebie brzemię odpowiedzialności związanej z wolnością, oddając swoją wolność 
w ręce władzy, która wie lepiej i chce dobrze, a od strony poznawczej lepiej żyć 
w błogiej nieświadomości, tworząc kokon budujących mitów, albowiem nauka nie 
tylko nie zaspokaja fundamentalnej potrzeby sensu, ale wręcz zatruwa nasze śro-
dowisko duchowe, sprzyjając materializmowi, oraz zatruwa nasze środowisko na-
turalne. To – krótko mówiąc – spożywanie zakazanego owocu wiedzy, który nas 
wygania coraz dalej od sielskiego, rajskiego bytowania”. Sądzę, nieskromnie, że to 
ja (późny wnuk Oświecenia) mam rację. 

 
 

Bibliografia 
 
Arystoteles. Metafizyka. Tłum. Kazimierz Leśniak. Warszawa: PWN, 1984.  
Derrida, Jacques. Pismo filozofii. Tłum. Bogdan Banasiak. Kraków: Inter Esse, 1992.  
Descombes, Vincent. To samo i inne. Czterdzieści pięć lat filozofii francuskiej (1933–1978). 

Tłum. Bogdan Banasiak i Krzysztof Matuszewski. Warszawa: Spacja, 1996.  
Deleuze, Gilles. Nietzsche i filozofia. Tłum. Bogdan Banasiak. Warszawa: Spacja, 1993.  
Gajda, Janina. Sofiści. Warszawa: Wiedza Powszechna, 1989.  
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Wykłady z historii filozofii. Tom 1. Tłum. Światosław Florian 

Nowicki. Warszawa: PWN, 1994.  
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Zasady filozofii prawa. Tłum. Adam Landman. Warszawa: 

PWN, 1969.  
Hobbes, Thomas. Lewiatan. Tłum. Czesław Znamierowski. Warszawa: Aletheia, 2009.  
Huxley, Thomas Henry. Ewolucya i etyka. Tłum. nieznany. Warszawa: Druk K. Kowalskiego, 

1904. 
Jaworski, Wit. Przedsokratycy. Kraków: Wydawnictwo Miniatura, 1992.  
Kant, Immanuel. Prolegomena do wszelkiej przyszłej metafizyki, która będzie mogła wystąpić 

jako nauka. Tłum. Adam Banaszkiewicz. Kraków: Zielona Sowa, 2005.  
Klossowski, Pierre. Nietzsche i błędne koło. Tłum. Bogdan Banasiak i Krzysztof Matuszewski. 

Warszawa: Wydawnictwo KR, 1996.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

156 

 

Kwiek, Marek. Przeciw tyranii Hegla, albo przechadzka po francuskiej myśli ponowoczesnej. 
W: Hegel a współczesność, red. Roman Kozłowski. Poznań: Wydawnictwo Poznańskiego 
Towarzystwa Przyjaciół Nauk, 1997.  

Kwiek, Marek. Rorty i Lyotard: W labiryntach postmoderny. Poznań: Wydawnictwo Naukowe 
UAM, 1994.  

Lynch, Michael Patrick. Prawda i życie. Dlaczego prawda jest ważna. Tłum. Dawid Misztal. 
Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2020.  

Nerczuk, Zbigniew. „Traktat O niebycie Gorgiasza z Leontinoi”. Przegląd Filozoficzny – Nowa  
Seria 6, nr 3(23) (1997): 79–94.  

Miłosz, Czesław. Braterski rozmówca. W: Thomas Merton, 7 esejów o Albercie Camus. Tłum. 
Renata Krempl. Bydgoszcz: Homini, 1996. 

Miłosz, Czesław. Rozmowy polskie 1979–1998. Kraków: Wydawnictwo Literackie, 2006. 
Nietzsche, Friedrich. Poza dobrem i złem. Preludium do filozofii przyszłości. Tłum. Grzegorz 

Sowinski. Kraków: Wydawnictwo A, 2001.  
Nietzsche, Friedrich. Wola mocy. Tłum. Stefan Frycz i Konrad Drzewiecki. Kraków: Zielona 

Sowa 2003.  
Platon. Gorgiasz. Tłum. Władysław Witwicki, https://wolnelektury.pl/media/book/pdf/platon-

gorgiasz.pdf (dostęp: 20.07.2025). 
Popper, Karl Raimund. Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie. Tom 2. Tłum. Halina Krahel-

ska. Warszawa: PWN, 1993.  
Potapenko, Krystyna. „Granice zasady «cel uświęca środki» w filozofii władzy Niccola Ma-

chiavellego”. Głos Prawa 2, nr 2 (4) (2019), https://glosprawa.pl/artykul-44/granice-za-
sady-cel-uswieca-srodki-w-filozofii-wladzy-niccola-machiavellego (dostęp: 20.07.2025). 

Rorty, Richard. Philosophy and Social Hope. New York: Penguin Books, 1999. 
Siemek, Marek Jan. Filozofia spełnionej nowoczesności – Hegel. Toruń: Wydawnictwo Uni-

wersytetu Mikołaja Kopernika, 1995.  
Tischner, Józef. Spowiedź rewolucjonisty. Kraków: Znak, 2016.  
Wiewiór, Przemysław. „Nauka polityczna Thomasa Hobbesa jako technologia władzy”. Studia 

z Historii Filozofii 1, nr 1 (2010): 161–179. https://doi.org/10.12775/szhf.2010.011. 
 
 
 

Summary 
 

The Main Vectors of the Influence of the Sophists’ Relativism  
on the Sphere of Politics 

 
In this article I describe the relationship between the sophists’ relativism and their politi-

cal views. I attempt to construct a model, not to make a detailed historical reconstruction. I dis-
tinguish two main ideas of the sophists, and, in consequence, two main vectors of influence: the 
extreme relativism of Protagoras leading to “relativistic democracy” and the “theory of force” 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

157 

 

(“the law of the strongest”). I also try to show a certain mechanism (already noticed by Plato) 
that leads—in practice—from one to the other: the chaos introduced by relativistic democracy 
gives rise to the demand for the authoritarian rule, for the “strong man.”  In the second part of 
the article I describe some modern continuations of both ideas with an emphasis on the “theory 
of force.” From this perspective, I analyze the views of Machiavelli, Hobbes, Hegel, Nietzsche, 
and of selected 20th-century French philosophers. Even though the sophists operated on a dem-
ocratic ground, their two main doctrines (the “theory of force” and extreme relativism) are, in 
my opinion, harmful, even destructive, to democracy. These ideas are therefore not suitable as 
an ethical, axiological, and meta-ethical foundation for liberal democracy. Hence the question 
with which I end this article: “What could such a foundation look like?,” at the same time 
sketching a provisional answer.  

 
Keywords: epistemological relativism, moral relativism, force theory, relativistic democ-

racy, Machiavelli, Hobbes, Hegel, Nietzsche, Rorty, Michael Lynch 
 

 
 

Zusammenfassung 
 

Die wichtigsten Einflussfaktoren des Relativismus der Sophisten auf die Politik 
 
In diesem Artikel beschreibe ich den Zusammenhang zwischen dem Relativismus der 

Sophisten und ihren politischen Ansichten. Der Schwerpunkt liegt dabei auf der Erstellung ei-
nes Modells und nicht auf einer detaillierten historischen Rekonstruktion. Ich unterscheide 
zwei Hauptkonzepte der Sophisten und damit zwei Haupteinflussfaktoren: den extremen Rela-
tivismus von Protagoras, der zu einer „relativistischen Demokratie” führt, und die „Theorie der 
Macht” („Recht des Stärkeren”). Ich versuche auch, einen bestimmten Mechanismus aufzuzei-
gen (der bereits von Platon erkannt wurde), der in der Praxis vom einen zum anderen führt: 
Das durch die relativistische Demokratie verursachte Chaos schafft eine Nachfrage nach einer 
„starken Hand” an der Macht. Im zweiten Teil des Artikels befasse ich mich mit den neuzeitli-
chen Fortsetzungen beider Konzepte mit dem Schwerpunkt auf die „Theorie der Macht”. Unter 
diesem Gesichtspunkt analysiere ich die Ansichten von Machiavelli, Hobbes, Hegel, Nietzsche 
und französischen Philosophen des 20. Jahrhunderts. Obwohl die Sophisten auf demokrati-
schem Boden agierten, sind ihre beiden Hauptlehren („Theorie der Macht” und extremer Re-
lativismus) meiner Meinung nach schädlich und sogar zerstörerisch für die Demokratie. Sie 
eignen sich daher nicht als ethische, axiologische und metaethische Grundlage für eine liberale 
Demokratie. Es stellt sich daher die Frage, mit der ich diesen Artikel beende: „Wie könnte eine 
solche Grundlage aussehen?“, wobei ich gleichzeitig eine vorläufige Antwort skizziere. 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00



Jacek Breczko, Główne wektory oddziaływania relatywizmu sofistów na sferę polityki 

 

158 

 

Schlüsselwörter:  Sophisten, epistemologischer Relativismus, moralischer Relativismus, 
Theorie der Macht, relativistische Demokratie, Machiavelli, Hobbes, Hegel, Nietzsche, Rorty, 
Michael Lynch 
 
Information about Author: 

 
JACEK BRECZKO, PhD, Hab., Medical University of Bialystok; address for correspondence: 

Medical University of Bialystok, Department of Psychology and Philosophy, ul. Szpitalna 37, PL 15–295 
Białystok; e-mail: breczko@poczta.onet.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/02/2026 17:46:00

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

