
  

 

159 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 35 (2023) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2023.35.159-180 

 

Prawosławie a gospodarowanie. Etyka   

chrześcijańskiego Wschodu jako możliwe źródło  

niższych wyników gospodarczych krajów  

z przewagą ludności prawosławnej 

 

 Jarosław Młynarczyk 1 
 https://orcid.org/0000-0003-1801-397X  

 

W artykule analizowana jest relacja między wiernymi Kościołów prawosławnych a ich 

sposobem postrzegania problemu gospodarowania. Artykuł ma na celu prezentację i zestawie-

nie różnych sposobów pojmowania tego pojęcia – od „ekonomii zbawienia”, przez ascetyczne 

gospodarowanie (które zestawia się z Weberowską „ascezą wewnątrzświatową”) aż po współ-

czesne dyskusje prowadzone na ten temat, zarówno w prawosławiu, jak i w kontekście najnow-

szych wskaźników ekonomicznych. Zauważa się, że kraje, w których przeważają wyznawcy pra-

wosławia, generują mniejszy Produkt Krajowy Brutto (PKB). W artykule sformułowana zostaje 

teza, że taki stan rzeczy bierze swój początek z zakorzenionego w prawosławiu rozumienia etyki 

chrześcijańskiej. Sposób jej pojmowania jest odmienny od sposobu, w jaki ujmuje ją chrześci-

jaństwo zachodnie. Jest on jednak nadal praktykowany, przez co żywo wpływa na ludzkie decy-

zje i działania, które pośrednio i bezpośrednio rzutują na wzrost PKB. 

 

Słowa kluczowe: prawosławie, filozofia chrześcijańska, filozofia kultury, etyka chrześci-

jańska, gospodarowanie, aktywność ekonomiczna 

 

 

                                                           
JAROSŁAW MŁYNARCZYK, mgr, doktorant, Szkoła Doktorska Nauk Humanistycz-

nych Uniwersytetu w Białymstoku; adres do korespondencji: Plac Niezależnego Zrzeszenia Stu-

dentów 1, 15–420 Białystok; e-mail: j.mlynarczyk@uwb.edu.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

160 

 

 

 

1. Zakorzenienie ekonomii w życiu 
 

Dowodząc związków prawosławia z szeroko rozumianym gospodarowa-

niem, skłaniam się – za Agatą Ładykowską – ku koncepcji „zakorzenienia” (em-

beddedness). „Metafora »zakorzenienia« ilustruje koncepcję, zgodnie z którą go-

spodarka nie stanowi niezależnego organizmu, jak przedstawia ją neoklasyczna 

teoria ekonomii, lecz jest nierozłącznie powiązana z polityką, religią i innymi pro-

cesami społecznymi. Choć szczegóły zaproponowanej przez substantywistę Karla 

Polanyiego koncepcji zakorzenienia były wielokrotnie krytykowane, założenie, że 

gospodarka jest głęboko osadzona w relacjach i instytucjach społecznych oraz 

uzależniona od lokalnej kultury, stanowi nie tylko trwały element historii myśli 

społecznej, ale też fundament badań usytuowanych na przecięciu dwóch porząd-

ków: ekonomii i religii”1. Celem niniejszego artykułu jest bowiem zbadanie 

związku prawosławia i gospodarowania, nakreślenia rysu historycznego owej 

więzi, a także wskazania pojawiających się tu problemów.  

Problem ustalenia zakresu pojęcia ekonomii czy gospodarowania – jako jej 

przedmiotu – jest kwestią nie tylko wcześniejszych i historycznych już debat, lecz 

stanowi nadal ważne zagadnienie, co do którego w świecie naukowym nie osią-

gnięto trwałego porozumienia2. Według Ładykowskiej, zasadniczym zagadnie-

niem poruszanym „przez teoretyków i historyków tej dyscypliny jest pytanie o to, 

czy ekonomia jest (czy też nie jest) oparta na jednej, uniwersalnej logice, rządzonej 

przez zasadę dążenia do maksymalizacji zysku, która może zostać uogólniona 

i odniesiona do wszystkich kultur, społeczeństw i momentów historycznych”3. 

                                                           
1 Agata Ładykowska, „Prawosławie, ekonomia i Weber. Związki nieoczywiste”, Etnografia 

Polska LXI, nr 1-2 (2017): 106. 
2 Tamże, 107. 
3 Tamże. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

161 

 

Tradycje szkoły austriackiej4 czy niemieckiej szkoły historycznej5 i całe pokłosie 

nurtów ekonomicznych, które z nich wyrosły, a które chcą na to pytanie udzielić 

odpowiedzi6, nie zdadzą się jednak na nic. Musimy sięgnąć ku źródłom, bowiem 

to do nich odwołuje się tradycja pierwszych wieków Kościoła, jeszcze niepodzie-

lonego.  

Termin „ekonomia” pochodzi z greckiego οικονομια; znaczy to tyle, co: „za-

rządzanie domem, gospodarka, gospodarowanie, dbałość o mienie, gospodarstwo 

domowe, kierowanie, organizacja, zasady rządzenia, urządzenie, podział, układ, 

włodarstwo, zrządzenie. Podobnie czasownik oικονομειν oznacza: zarządzać 

czymś w charakterze gospodarza, gospodarzyć, porządkować, regulować, wydzie-

lać, obrabiać, opracowywać, zarządzać, administrować, być gospodarzem domu”7. 

Starożytni Grecy używali tego słowa w kontekście zupełnie świeckim. Kse-

nofont z Aten, autor dzieła Ekonomik (Οικονομικός)8, używa określenia „zarzą-

dzanie gospodarstwem”. Podkreśla, że „funkcją dobrego gospodarza jest dobrze 

                                                           
4 Założyciel szkoły Ludwig von Mises przyjmował, że ekonomia jest przede wszystkim 

częścią prakseologii, a zatem nauką o możliwych i dokonanych przez ludzi działaniach w czasie. 

Cechami wyróżniającymi ten rodzaj refleksji ekonomicznej jest subiektywizm i indywidualizm 

utrzymywany w duchu liberalnym. Zwolennicy tej szkoły utrzymują, że granice w ekonomii są 

wyznaczane jedynie poprzez wiedzę człowieka przedsiębiorczego. Spośród przedstawicieli tej 

szkoły, niektórzy odłączyli się w swoich badaniach. Należał do nich np. Gottfried von Haberler, 

który poświęcił się opracowaniu teorii handlu międzynarodowego i cyklu gospodarczego, stając 

się z czasem jednym z największych autorytetów w tych dziedzinach. Obecnie największą grupę 

zwolenników teorii von Misesa stanowią ekonomiści amerykańscy. Zob. więcej: Mariusz Janik, 

„Austriacka szkoła ekonomii i jej przedstawiciele”, Roczniki ekonomii i zarządzania 42, nr 2 

(2014): 43–75. 
5 Friedrich List, uznawany za twórcę szkoły, proponował interdyscyplinarne podejście, 

które brałoby pod uwagę kulturę, obyczaje i historię danego narodu w rozwoju ekonomicznym. 

Przyjmował, że między jednostką a państwem jest naród. To przynależność do niego decyduje 

o łączności pokoleń, a wyrazem więzi poszczególnych generacji jest gospodarka. Stopień złożo-

ności tych więzi miał świadczyć o poziomie życia poszczególnych ludzi. Innymi słowy, im więk-

sza złożoność, tym lepiej żyje się jednostce. 
6 Ładykowska, „Prawosławie, ekonomia i Weber”, 107. 
7 Edward Ozorowski, „»Ekonomia« w dialogu ekumenicznym (Uwagi na marginesie 

książki: Jerome Kotsonis, Problemes de l ’economie ecclesiastique, Gembloux 1971, Duculot, 

ss. XIII, 219)”, Studia Theologica Varsaviensia 11, nr 2 (1973): 316. 
8 Ksenofont, Ekonomik, tłum. Dorota Tymura (Warszawa: Państwowy Instytut Wydaw-

niczy; Teologia Polityczna, 2020). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

162 

 

zarządzać własnym majątkiem”9. Sokrates, którego Ksenofont przedstawia we 

wzmiankowanym dialogu, wskazuje jednak i na to, że „kto jest biegły w sztuce 

ciesielskiej, może tak samo pracować dla kogoś innego, jak i dla samego siebie, 

a zatem podobnie może i dobry gospodarz”10. Od takiego „dobrego gospodarza” 

wymaga się namysłu i rozeznania, aby nie wchodził w posiadanie nadmiaru sprzę-

tów, których nie potrafi obsługiwać bądź nie ma pewności, że są bezpieczne w uży-

ciu, ale też, aby nie trwonił majątku na budowę wielu nieużytecznych budynków 

w ramach swego gospodarstwa domowego11. 

Arystoteles postrzega „ekonomikę” jako wiedzę o prawach rządzących go-

spodarstwem domowym. Określa ją jako „rozważającą zarówno nabywanie 

domu, jak i jego użytkowanie”12. Przemyślenia związane z tym zagadnieniem za-

warł Arystoteles w Polityce, pisząc np. o tym, jak się ma nauka o gospodarstwie 

domowym do używania własności prywatnej – mienia domowego – czy o znacze-

niu i roli niewolników w οίκος13. Podobne zagadnienia Arystoteles porusza także 

w Etyce Nikomachejskiej i Ekonomice14, chociaż co do tej ostatniej – starożytnicy 

i filologowie klasyczni nie mają pewności czy jest ona dziełem myśliciela, czy też 

jest mu tylko przypisywana15. 

Arystoteles przyjmował, że „ekonomika wyrasta z naturalnego człowiekowi 

sposobu życia w rodzinie (i gospodarstwie rodzinnym), która jest częścią wspól-

noty państwowej. Ekonomika to sztuka gospodarowania wspólnotą domową, ro-

dzinną. Nie ogranicza się ekonomika do sztuki zdobywania środków do życia, za-

kłada raczej posiadanie środków, aby przy należytym ich użytkowaniu budować 

                                                           
9 Tamże, 153. 
10 Tamże. 
11 Tamże, 175. 
12 Arystoteles, Ekonomika, tłum. Ludwik Piotrowicz, [w:] Arystoteles, Dzieła wszystkie 

vol. 6, (Warszawa: PWN, 2001), 232. 
13 Zob. Arystoteles, Polityka, tłum. Ludwik Piotrowicz, [w:] Arystoteles, Dzieła wszystkie 

vol. 6, (Warszawa: PWN, 2001), 28-34. 
14 Teresa Zawojska, „Arystotelesowska koncepcja człowieka podstawą racjonalnej działal-

ności gospodarczej”, Zeszyty Naukowe Szkoły Głównej Gospodarstwa Wiejskiego. Ekonomika 

i Organizacja Gospodarki Żywnościowej 2017, nr 117: 14. 
15 Zob. Wstęp do Arystoteles, „Ekonomika”, tłum. Ludwik Piotrowicz, w: Arystoteles, 

Dzieła wszystkie, t. 6, 228. Wskazuje się tu na J. M. Hofera, któremu słuszność przyznają za-

równo Maria Chigerowa (autorka wstępu), jak i Ludwik Piotrowicz (tłumacz tego dzieła). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

163 

 

życie piękne i dobre (gr. kalokagathia)”16. W Etyce Nikomachejskiej stwierdza, że 

ludzie, którzy są w stanie zrezygnować ze swego majątku, by wspomóc przyjaciela 

czy też przekazać mu znaczną część z tego, co sami posiadają – więcej zyskują. 

„Przyjacielowi bowiem przypada wówczas majątek, im zaś samym – moralne 

piękno; tak więc większe dobro przeznaczają sobie samym. Tak samo ma się rzecz 

z zaszczytami i władzą; gdyż wszystkiego tego wyrzeknie się [taki człowiek] dla 

przyjaciela; bo to jest dla niego moralnie piękne i chwalebne”17. 

 

 

2. Prawosławne rozumienie „ekonomii zbawienia” 

 

Ta właśnie idea życia pięknego i dobrego skierowała uwagę przedstawicieli 

chrześcijaństwa, nowej religii w granicach Cesarstwa Rzymskiego, na pojęcie sze-

roko rozumianego „gospodarowania” – zarówno w kontekście „ekonomii”, jak 

i „ekonomiki”, w rozumieniu takim, o którym powiedziano wyżej. Według Ozo-

rowskiego, apostołowie i pierwsi Ojcowie Kościoła posługiwali się nim, by do-

określić (zbawcze) rządy Boga nad światem. „Stąd w różnych pismach okresu pa-

trystycznego pojawiają się takie frazy, jak oeconomia divina, oeconomia gratiae, 

oeconomia salutis [Boża ekonomia, ekonomia łaski, ekonomia zbawienia – J.M.] 

Niekiedy wyrazem tym określano także Wcielenie, a nawet samego Chrystusa. 

Obok tego, można powiedzieć historiozbawczego sensu terminu ekonomia, poja-

wił się inny, na oznaczenie niektórych czynności, podejmowanych przez Kościół 

w trosce o zbawienie swoich wiernych. Działalność tę nazwano krótko oeconomia 

ecclesiastica [ekonomia kościelna – J.M.]. […] Pierwszym, który wyraźnie zdefi-

niował oeconomiam ecclesiasticam był Eulogiusz z Aleksandrii (VI–VII w.)”18.  

Od roku 1054, uznawanego za symboliczny początek Wielkiej schizmy19, Ko-

ściół rzymskokatolicki korzystać zaczął z terminu oeconomia prawie jedynie 

                                                           
16 Teresa Zawojska, „Arystotelesowska koncepcja człowieka podstawą racjonalnej działal-

ności gospodarczej”, Zeszyty Naukowe Szkoły Głównej Gospodarstwa Wiejskiego. Ekonomika 

i Organizacja Gospodarki Żywnościowej 2017, nr 117: 14. 
17 Arystoteles,  Etyka  Nikomachejska,  tłum.  Daniela  Gromska  (Warszawa:  PWN,  

1982), 344. 
18 Ozorowski, „»Ekonomia« w dialogu ekumenicznym”, 316. 
19 Na Zachodzie znanej jako wielka schizma wschodnia. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

164 

 

w celu oznaczenia realizacji Bożego planu zbawienia w historii świata20. Określe-

nie „ekonomia zbawienia” ma swoje miejsce także w teologii Kościołów prawo-

sławnych. Na pytanie, czym ona jest, udziela się odpowiedzi, iż jest to pojęcie teo-

logiczne nawiązujące do całości zbawczego dzieła Syna Bożego, kiedy to „Bóg po 

upadku pierwszego człowieka zaplanował przywrócenie go do pierwotnej jedno-

ści. Dlatego też dał Zakon21, przez wieki posyłał proroków i na końcu posłał Swego 

Syna. Poprzez wcielenie (narodzenie) Syna, głoszenie Dobrej Nowiny, śmierć od-

kupicielską na krzyżu, Zmartwychwstanie, Wzniesienie się na Niebo i Zesłanie 

Ducha Świętego, tworzone (budowane, c.s. domostroitielstwo) jest nasze zbawie-

nie”22. 

Cerkiew terminu oeconomia zaczęła używać również w celu określenia pew-

nych czynności, które są podejmowane w jej ramach i mają na celu zbawienie lu-

dzi. „Ten […] sens słowa oeconomia nabrał z czasem znaczenia technicznego, za 

którym kryje się bardzo bogata i specyficzna nauka”23. 

Życie wierzących regulują Kanony, które oparte są na Piśmie Świętym  

i Tradycji, a które – wraz z ich mocą obowiązującą i koniecznością wypełniania – 

po grecku zwie się ακρίβεια. W sytuacji, gdy zajdzie niemożność sprostania jej, 

„wówczas dla uzyskania większego dobra lub uniknięcia większego zła może dojść 

do głosu »ekonomia«, czyli chwilowe zawieszenie mocy obowiązujących Kano-

nów. Uważana za klasyczną, definicja Focjusza ekonomii kościelnej mieści w sobie 

następujące elementy: a) zniesienie lub zawieszenie praw w danym wypadku zbyt 

rygorystycznych; b) na pewien czas; c) dla określonych osób lub grupy: ludzi; d) ze 

względu na ich słabości; e) na mocy kompetencji samego prawodawcy, który te 

prawa ustanowił”24. Za tego typu uchylaniem obowiązującego przepisu lub wręcz 

odwrotnie – nakładaniem większych obostrzeń niż przewiduje Kanon25 – 

                                                           
20 Por. tamże, 316. 
21 Dawniej słowo „zakon” oznaczało „prawo”, „ustawę”, „przepis”. W tym wypadku na-

leży je rozumieć jako „przykazania Boże”. 
22 Andrzej Kuźma, Czym jest ekonomia zbawienia w Prawosławiu?, https://www.cer-

kiew.pl/zapytaj/?p=2337 (dostęp: 6.12.2021). 
23 Ozorowski, „»Ekonomia« w dialogu ekumenicznym”, 317. 
24 Tamże, 318. 
25 Ozorowski opisuje sytuację, w której patriarcha Konstantynopola uchylił na mocy eko-

nomii akrybeję, tj. 92 kanon VI Soboru, i zwolennikom Nestoriusza, którzy pragnęli powrócić 

na łono Kościoła nie tylko nakazał wyrzec się herezji, lecz także ponownie się ochrzcić. Kanon 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

165 

 

przemawiać ma postawa samego Chrystusa, który dążył do zbawienia człowieka, 

a nie faryzejskiego, tj. bezwzględnego, wypełniania nakazów Prawa. „I tak »eko-

nomię kościelną« można stosować dla: a) postępu duchowego grzesznika; b) unik-

nięcia zgorszenia wiernych, zwłaszcza zbyt słabych i niedojrzałych w wierze; c) za-

chowania pokoju i zgody między Kościołami; d) interesu Kościoła w ogóle; 

e) chęci przypodobania się Bogu”26. 

Niebezpodstawnie Edward Ozorowski pyta o to, kto jest kompetentny, by 

rozstrzygać kiedy mamy do czynienia z tak swoiście rozumianą „ekonomią”, 

a kiedy dochodzi tu do jej nadużycia27. Jerome Кotsonis, na którego powołuje się 

Ozorowski, stwierdza, że granice użycia „ekonomii” mogą stawiać „ojcowie Ko-

ścioła, synody ekumeniczne i lokalne, biskupi wzięci razem i pojedynczo, a nawet 

w niektórych wypadkach laicy”. Nadmienia jednak, że stan ten jest jedynie przej-

ściowym i zaistnieć może wyłącznie tam, gdzie jest już „akrybeja”28. Precyzuje,  

 
że do zastosowania »ekonomii« musi zachodzić stan konieczny, którym może być 

wymóg czasu, słabość ludzka tak cielesna jak i duchowa, względnie jakieś inne oko-

liczności, jak np. wojna, epidemie, warunki klimatyczne, zarządzenia państwowe 

itp. Nie odniesienie się bowiem w takich wypadkach do „ekonomii” mogłoby po-

ciągnąć wielkie szkody bądź dla całego Kościoła, bądź dla poszczególnych jego 

członków. Podobnie można postąpić w wypadku, gdy chodzi o czyjeś nawrócenie. 

Płynące z tej konwersji dobro upoważnia do potraktowania delikwenta łagodniej 

niż tego wymaga „akrybeja”29. 

 

Jest to pewne uszczegółowienie tego, co nazywamy moral economy. Ekono-

mia moralna, gdyż o niej mowa, „obejmuje sposoby oddziaływania wartości na 

dyskursy lokalne, pojęcia dobra i zła oraz na faktyczne zachowanie jednostek i ca-

łych społeczności”30. W wypadku Cerkwi jest to jasne podkreślenie prymatu du-

cha (chrześcijańskiego) nad literą prawa; zachęta do wspólnej wędrówki duchowej 

stawiana jest przed kategorycznym przestrzeganiem Kanonów.  

                                                           
stanowił jedynie o tym, że powinni oni napisać list, w którym wyrzekają się nauk nestoriańskich. 

Zob. Ozorowski, „»Ekonomia« w dialogu ekumenicznym”, 319. 
26 Tamże, 318. 
27 Tamże, 319. 
28 Tamże. 
29 Tamże, 319–320. 
30 Ładykowska, „Prawosławie, ekonomia i Weber”, 110. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

166 

 

3. Prawosławie jako moralne działanie w świecie 

 

W prawosławiu wyróżnia się trzy zasadnicze sposoby etycznego działania, 

które można i należy podejmować w trakcie życia.  

Pierwszym jest wspólnotowe życie w wierze. Ma ono doprowadzić każdego 

wiernego Cerkwi do komunii z Bogiem. Jest to praktyka religijna dla każdego, bez 

względu na stan posiadania, cywilny czy duchowy. Dotyczy zarówno bogatych, 

jak i biednych; duchowieństwa, jak i laików; mnichów i małżonków; starców i naj-

młodsze dzieci. Opiera się na uczestnictwie w Boskiej Liturgii oraz przystępowa-

niu do sakramentów. To dlatego św. Jan Chryzostom, nawołując do wstrzemięź-

liwości i jałmużny, kierował swe słowa nie tylko do ubogich, lecz również do 

przedstawicieli dworu konstantynopolitańskiego31.  

 
Zważywszy na to, że akcent położony jest na wspólnotowy charakter praktyki 

religijnej, a także na fakt konsekracji elementów tego świata jako nośników 

umożliwiających błogosławieństwo i przekazywanie łaski, ten sposób moralnego 

działania nie zakłada negatywnej relacji ze światem, choć nie nakazuje on rów-

nież działań na rzecz przeobrażania świata32. 

 

Kolejną formą bycia w świecie i działalności wiernego nauce Cerkwi czło-

wieka jest „służba światu”. Może ona być nakierowana na jednostki, które prawo-

sławny chrześcijanin napotyka na swojej drodze, jak również może polegać na 

wprowadzaniu zmian w świecie, w którym przyszło mu żyć. Każdorazowo musi 

to być działanie oparte na nauce Chrystusa – dla jednych jest to unieważnienie 

„ziemskich relacji władzy poprzez naśladowanie pokory Chrystusa, dla innych – 

ścisła współpraca z siłami świeckimi w dziele budowy społeczeństwa prawdziwie 

chrześcijańskiego”33. Przykładem drugiego sposobu etycznego postępowania 

                                                           
31 „Dlatego upominam i proszę wszystkich was, niezależnie od tego, jakie zdanie macie 

w tej lub innej sprawie, abyście przyjmowali pouczenia Pism, a skoro poznaliście prawdziwe 

bogactwo, starajcie się pilnie do niego dążyć, abyśmy stali się dziedzicami wiecznych dóbr”. Jan 

Chryzostom, Homilie do Drugiego Listu św. Pawła do Koryntian, tłum. Antoni Paciorek (Czę-

stochowa: Edycja Świętego Pawła, 2019), 246–247. 
32 Ładykowska, „Prawosławie, ekonomia i Weber”, 113. 
33 Tamże, 113. Za pomoc w zrozumieniu tej różnicy służyć mogą znów teksty Ojców Ko-

ścioła. Pierwsze stanowisko przyjmuje np. św. Bazyli Wielki, który pisze, że „wyrzeczenie polega 

[…] na wyzwoleniu się z więzów tego ziemskiego i przemijającego życia, na niezdolności do 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

167 

 

może być działalność monasterów, które nie tylko są miejscem kulminacji życia 

monastycznego, lecz również – prócz bycia miejscem sprawowania świętych ob-

rzędów – wypełniają misję oświatową lub/i charytatywną wśród pątników zmie-

rzających do ich bram oraz okolicznych mieszkańców34. 

Trzecim sposobem etycznego działania ma być osobista przemiana czło-

wieka. Jest to sposób życia, który wprost ma prowadzić praktykującą go osobę ku 

świętości. Jest to jakby ideał greckiego βίος θεορητικός, który dokonał ewaluacji 

w stronę życia chrześcijańskiego lub został przez chrześcijan na nowo zinterpre-

towany. 

Arystoteles powiada bowiem w Etyce Nikomachejskiej, że „życie [...] upły-

wające na zdobywaniu majątku jest poniekąd życiem pod przymusem, a bogactwo 

oczywiście nie jest tym dobrem, którego szukamy”35 i proponuje, zamiast zdoby-

wania za wszelką cenę majętności, coś, co człowiekowi przystoi bardziej, tj. „życie 

poświęcone teoretycznej kontemplacji”36. Wskazuje, że jedyne, czego warto w ży-

ciu szukać, to prawda: „Zdaje się chyba jednak, że może lepiej jest i że trzeba dla 

ocalenia prawdy poświęcić nawet to, co jest nam bardzo bliskie – zwłaszcza jeśli 

się jest filozofem; bo gdy jedno i drugie jest drogie, obowiązek nakazuje wyżej ce-

nić prawdę [aniżeli przyjaciół]”37. Tym samym wskazuje, że nie wszyscy są do tego 

życia predysponowani, lecz zwraca uwagę, że przede wszystkim oczekuje się go od 

filozofów. 

Myśl ta ewoluuje, a filozofa zastępuje w prawosławiu święty: często mnich 

czy saloita – szaleniec Boży. On również powinien prawdę – dodajmy, że – obja-

wioną cenić bardziej niż własne życie i niż doczesne potrzeby (np. potrzebę 

                                                           
zobowiązań światowych, co czyni nas gotowymi i sposobnymi do podjęcia drogi wiodącej ku 

Bogu”. Zob. Gabriel Hagioryta, Żywot i pisma świętego Bazylego Wielkiego (Białystok: Wy-

dawnictwo Orthdruk, 2001), 49. Drugie natomiast stanowisko bliższe jest św. Janowi Chryzo-

stomowi, piszącemu o obfitości w jałmużnie wobec ubogich, przez wzgląd na Chrystusa, ale 

również ze względu na to, że pieniądze publiczne wydatkowane są w sposób nieodpowiedni, 

tzn. na rzecz osób, których prowadzenie się jest moralnie wątpliwe. Więcej na ten temat zob. 

Chryzostom, Homilie do Drugiego Listu św. Pawła do Koryntian, 323. 
34 Ładykowska, „Prawosławie, ekonomia i Weber”, 113. 
35 Arystoteles, Etyka Nikomachejska, 11. 
36 Tamże, 11. 
37 Tamże, 12. Zauważa się tu gradację, jaką Arystoteles stosuje opisując elementy życia. 

Właściwe gospodarowanie i zabieganie o dobra materialne ustępuje miejsca czynom przyjaźni 

(tamże, 344), lecz przyjaźń ustępuje miejsca prawdzie. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

168 

 

przyjaźni). Chrystus w Ewangelii według św. Łukasza powiada, że „kto chce za-

chować swoje życie, straci je, a kto straci swe życie z mego powodu, ten je zachowa. 

Bo cóż za korzyść dla człowieka, jeśli cały świat zyska, a siebie zatraci lub szkodę 

poniesie?”38. Jak dotrzeć do prawdy? Wedle słów Jezusa, poprzez naśladowanie go 

i przemaganie własnego swego „ja”39. Cerkiew zaś podaje szczegółowo, że ma się 

to dokonać poprzez „wyrażanie skruchy, zwalczanie własnych grzesznych skłon-

ności, poszukiwanie łaski Bożej”40. Człowiek, który pragnie działać w ten uświę-

cony sposób, zobowiązany jest do zachowywania dyscypliny duchowej wyrażonej 

w przestrzeganiu postów i modlitwie. Charakter tej życiowej aktywności jest am-

biwalentny, ponieważ „pomimo iż jej podstawą jest odrzucenie świata, w jej zało-

żeniach obecne jest dążenie do jego przekształcenia poprzez modlitwę i uciele-

śnienie świętości w tym świecie”41. 

Według Ładykowskiej, która z kolei powołuje się na Kenworthy’ego42, pierw-

szy z wymienionych tu sposobów życia jest rodzajem normatywnej reguły obo-

wiązującej wszystkich wierzących Kościoła prawosławnego. Dwie pozostałe drogi 

życia przypisywane są raczej (jedynie) osobom uważanym za święte. „Sposoby te 

współistniały zawsze, choć nie w jednakowej proporcji. Dylemat: »zaangażowa-

nie« (czyli działanie społeczne) kontra »wyrzeczenie« (odrzucenie świata) stanowi 

fundamentalny i uniwersalny problem w obrębie chrześcijaństwa (Łk 10), leżący 

u podstawy różnicy między »ścieżką Marii« i »ścieżką Marty«”43. 

                                                           
38 Łk 9, 24–25. 
39 Łk 9, 23. 
40 Ładykowska, „Prawosławie, ekonomia i Weber”, 114. 
41 Tamże, 114. W tym miejscu również możemy powołać się na słowa św. Bazylego Wiel-

kiego, który zachęca do nieustannego świadectwa wiary i przekształcania poprzez nie świata. 

Udziela porad na temat tego, co należy zrobić ze swym majątkiem przed wstąpieniem do za-

konu. Zob. Hagioryta, Żywot i pisma świętego Bazylego Wielkiego, 50–51. Pisze również, jak 

się zapatrywać na procesy sądowe, m.in. o tym, by unikać procesów sądowych (tj. nie szukać 

rozwiązania w sądach). Dopiero jeśli zaistnieje potrzeba, by ustalić prawdę co do jakiejś sprawy, 

powinno się zgodzić na takie dochodzenie. Święty podkreśla jednak, że zawsze należy mieć na 

uwadze fakt, że chrześcijanin nie robi tego „dla zaspokojenia swojej porywczości, gniewu czy 

z chęci kłótni, lecz dla ujawnienia prawdy”. Dzięki temu człowiek, który wezwał go (chrześcija-

nina) przed sąd, może zostać „odwiedzony od złego, nawet gdyby tego sam nie chciał”. Hagio-

ryta, Żywot i pisma świętego Bazylego Wielkiego, 51–52. 
42 Ładykowska, „Prawosławie, ekonomia i Weber”, 114. 
43 Por. tamże. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

169 

 

Tak „liberalnie” rozumiana misja poszczególnych stanów w Kościele wytwo-

rzyła eklezjalność – opartą jedynie na ewangelicznym zapewnieniu o nierozłącz-

ności Kościoła i Chrystusa44, a nie na wiążących przepisach, które niekiedy były 

nawet piętnowane45. To, co nie jest nakazem, staje się z wolna wyłączną domeną 

świętych. W związku z tym, że Kościół nie nakazuje każdemu ze swych członków 

podejmowania działań na rzecz zdecydowanej poprawy losu swego i bliźnich, nie 

widać chęci ku temu, by jakichkolwiek zmian dokonywać. Okazało się, że brak 

zewnętrznego przymusu hierarchii spowodował prawie całkowite zaniechanie 

działania. 

 

 

4. Drugie rozumienie gospodarowania w prawosławiu 

 

To odstąpienie od przekształcania otaczającego świata pociąga za sobą 

pewną stagnację również w klasycznie rozumianym życiu gospodarczym, którego 

wyznacznikami mogą być giełda, papiery wartościowe czy wskaźniki brutto-netto. 

Według Jacka Frączyka, w roku 2021 liczbę prawosławnych chrześcijan na 

świecie szacowano na 47,4 miliona osób, co daje 5% ogółu mieszkańców Ziemi. 

Czternaście krajów z przewagą liczebną mieszkańców wyznania prawosławnego46 

wypracowuje zaledwie 3% PKB świata. Dla porównania, kraje z przewagą miesz-

kańców-katolików, w których mieszka 18% ludzkości (66,4 mln) wypracowują 

24% światowego PKB, natomiast państwa,  w których wyznaniem dominującym 

jest protestantyzm, stanowiąc 10% populacji wszystkich krajów (140,2 mln),wy-

twarzają prawie 29% światowego PKB47. 

Fenomenowi rozwoju i bogacenia się krajów protestanckich już przed II 

wojną światową przyglądał się Max Weber, a swoje spostrzeżenia zawarł w pracy 

                                                           
44 Ef 1, 22-2; Rz 12, 5. 
45 Paweł Florenski, Filar i podpora prawdy. Próba teodycei prawosławnej w dwunastu li-

stach, tłum. Jacek Chmielewski (Warszawa: Wydawnictwo KR, 2009), 13–14. 
46 Do ich grona zaliczamy: Rosję, Białoruś, Ukrainę, Mołdawię, Rumunię, Bułgarię, Serbię, 

Czarnogórę, Macedonię Północą, Grecję, Gruzję, Armenię, Cypr i Etiopię. 
47 Wszystkie dane podaję za: Jacek Frączyk, Zmiany na religijnej mapie świata. Gospodar-

cza dominacja chrześcijan coraz mniej oczywista, https://businessinsider.com.pl/gospo-

darka/makroekonomia/zmiany-na-religijnej-mapie-swiata-gospodarcza-dominacja-chrzesci-

jan-coraz-mniej/w59xxfn (dostęp: 17.12.2022). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

170 

 

Etyka protestancka a duch kapitalizmu. Jego analizy i wyjaśnienie roli, jaką etyka 

protestancka odegrała w mechanizmie wyłonienia się kapitalizmu na Zachodzie, 

uważa się za klasyczne. Weber sądzi, że protestantyzm ukuł etos pracy, która stała 

się aktywnością miłą Bogu i mu poświęconą48, a także propagował ascetyczny styl 

życia (ascezę wewnątrzświatową) i związaną z nim redukcję wydatków pienięż-

nych do niezbędnego minimum. Co zrobić z nadwyżką dóbr? Można, a wręcz na-

leży je zainwestować, ponieważ lenistwo i bezczynność są grzechem, a duża posia-

danie pieniędzy nie zwalnia nikogo z obowiązku pracy49. Zresztą,  

 
w osiąganiu [...] bogactwa, jako owocu pracy zawodowej, dostrzegano błogosła-

wieństwo Boże. Jednocześnie, co było ważniejsze, religijna ocena stałej systema-

tycznej, świeckiej pracy zawodowej jako najwyższego środka ascezy i sposobu 

sprawdzania się człowieka odrodzonego i autentyczności jego wiary musiała być 

najsilniejszą z możliwych dźwigni ekspansji i sposobu pojmowania życia. Spo-

sobu, który określiliśmy jako „ducha” kapitalizmu. Jeśli to ograniczenie kon-

sumpcji zestawimy jeszcze z rozbudzonym dążeniem do zysków, to rezultat jest 

oczywisty. Było nim tworzenie kapitału dzięki ascetycznym oszczędnościom50.  

 

Na rozumieniu ascezy i na wyprowadzeniu z niej zupełnie innych wniosków 

polega zasadnicza różnica między prawosławiem a protestantyzmem. W krajach 

luterańskich czy kalwińskich  

 
przez to, że asceza wydostała się z cel klasztornych i przeniesiona została do życia 

zawodowego, opanowując doczesną moralność, dopomogła też w zbudowaniu 

owego potężnego kosmosu nowoczesnego porządku ekonomicznego, z jego 

                                                           
48 Oczywiście cała literatura ascetyczna wszystkich niemal wyznań przepojona jest ideą, 

że wierna praca jest czymś Bogu wielce miłym”. Max Weber, Etyka protestancka  

a duch kapitalizmu, tłum. Jan Miziński (Lublin: Test, 1994), 177. 
49 „Zauważmy, że tym, co moralnie naprawdę naganne, jest spoczywanie na bogactwie, 

konsumowanie go (z takimi następstwami, jak gnuśność i rozpusta, zwłaszcza zaś odwracanie 

uwagi od dążenia do życia »świętego«). I tylko dlatego, że posiadanie niesie za sobą niebezpie-

czeństwo takiego spoczywania, jest ono konsekwentnie potępiane” i „Ale praca jest poza tym 

wszystkim i w szczególności, i w ogóle, przepisanym przez Boga celem całego życia. Zdanie św. 

Pawła: »kto nie pracuje, ten niech nie je«, obowiązuje bezwarunkowo każdego. Niechęć do pracy 

jest oznaką braku stanu łaski”. Weber, Etyka protestancka, 148 i 152. 
50 Tamże, 170–171. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

171 

 

mechaniczno-maszynową produkcją, który dziś ogarnia swym przymusem nie 

tylko ludzi bezpośrednio ekonomicznie zaangażowanych51.  

 

Natomiast w krajach prawosławnych, przez bardzo długi czas, pogląd na ascezę 

opierał się na założeniach, które nie tylko „tolerowały żebranie, lecz w zakonach 

żebraczych wręcz je gloryfikowały. Także i świeccy żebracy, dający bogatym oka-

zję do dobrych uczynków przez rozdzielanie jałmużny, uznawani byli czasem nie-

mal za »stan społeczny«”52, a często nawet za świętych, jak to miało miejsce 

w przypadku jurodiwych. 

Ewagriusz z Pontu, jeden z Ojców pustyni, powiada, że ten, który pracuje 

usilnie nad polepszeniem swego doczesnego losu, opętany jest przez złą myśl – 

namowę do chciwości. Zwraca ona „uwagę na długą starość, niezdolność do ręcz-

nej pracy, przyszły głód będący jej następstwem i spowodowane nim choroby, 

i gorycz ubóstwa, i to, z jak wielkim wstydem będzie się przyjmować od innych 

środki konieczne do życia”53. Ten, kto chce tego wszystkiego uniknąć – ten goni 

za pieniądzem, natomiast ideał życia ascetycznego – ubogi mnich – wręcz prze-

ciwnie. „Bogaty mnich cieszy się licznymi dochodami, ubogi zaś wieńcami do-

brych uczynków. Mnich chciwy za pieniądze ciężko pracuje, ubogi zaś oddaje się 

modlitwom i czytaniu. Mnich chciwy na pieniądze napełnia ziemskie skarbce zło-

tem, ubogi zaś gromadzi skarby w niebie (Mt 6, 20)”54.  

Przyjąć należy, że za chciwością przedstawioną w ten sposób, stoi jakiegoś 

rodzaju pycha. To ona nie pozwala przyjąć jałmużny i stawia moje posiadanie 

i mój przyszły spokój na pierwszym miejscu, jakby zapominając, że najważniejszy 

w tym wszystkim jest Bóg, który jest dawcą życia i śmierci, Panem ludzkiego szczę-

ścia i nieszczęścia55. „Demon pychy – powiada Ewagriusz z Pontu – jest sprawcą 

najgłębszego upadku duszy. Namawia bowiem mnicha, aby nie uznawał Boga za 

wspomożyciela, lecz by sądził, że sam jest źródłem swych prawych czynów” 56, 

                                                           
51 Tamże, 180. 
52 Tamże, 177. 
53 Ewagriusz z Pontu, Wybór z traktatu o praktyce (ascetycznej), tłum. Emilia Kędziorek 

(Kraków; Tyniec: Wydawnictwo Benedyktynów, 2015), 26. 
54 Ewagriusz z Pontu, O ośmiu duchach zła, tłum. Leon Nieścior (Kraków; Tyniec: Wy-

dawnictwo Benedyktynów, 2015), 52. 
55 „Patrz! Kładę dziś przed tobą życie i szczęście, śmierć i nieszczęście”, Pwt 30,15. 
56 Ewagriusz z Pontu, Wybór z traktatu o praktyce (ascetycznej), 29. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

172 

 

a stąd blisko już do uznania, że również status społeczny i stan posiadania jest wy-

nikiem jedynie pracy i tego, jak gospodaruję pieniądzem. 

W chrześcijaństwie, szczególnie zaś w prawosławiu, odnajdujemy myśl wy-

rażoną przez Lwa Szestowa:  

 
Pozostaje niewątpliwym historycznym faktem, że ludzie na przestrzeni tysiącleci 

wyznawali ideę Anaksymandra, mówiącą o tym, że istnienie indywidualne pozo-

staje niegodziwością, że wszystko, co pojedyncze obraża Bóstwo czy naturę i dlatego 

podlega zniszczeniu. Sama natura ustanowiła takie prawo, i najwłaściwsze, najlep-

sze, co może uczynić człowiek, to wspierać naturę, spełniając jej rozkazy. Ci filozo-

fowie, którzy chcieli być „mędrcami”, to znaczy ci, którzy uczyli ludzi, jak należy 

żyć, uczyli, że główne i najważniejsze zadanie człowieka polega na zniszczeniu w so-

bie indywidualnego „ja”57.  

 

 

5. Kiedy nie ma „ja” 

 

To ludzkie, partykularne „ja” stapia się z całym ludem uczestniczącym w ży-

ciu społeczności wierzących, jak również z samym Bogiem. Odpowiedzialność za 

czyny miłosierdzia i za działalność ekonomiczną upłynnia się w tak wielkiej grupie 

współodpowiedzialnych. Kiedy „ja” staje się „my”, często odpowiedzialnym nie 

jest już nikt konkretny. Może to doprowadzić do różnych wypaczeń, do zrzucania 

na innych win lub pasywnego stosunku do rzeczywistości już zastanej – zaniecha-

nia jakiegokolwiek działania. Może się to skończyć wyłącznie na okrzyku Hioba: 

„Dał Pan i zabrał Pan. Niech będzie imię Pańskie błogosławione!”58. Jego czynem 

nie było jednak przyjmowanie na siebie różnorakich cierpień, tzn. pasywne trwa-

nie w udręce, lecz cierpliwe ich znoszenie oraz całkowite zawierzenie Bogu i bło-

gosławieństwo Jego imienia. W pewien szczególny sposób było to zatem działanie 

aktywne – nawet w przypadku tak dotkliwych prób, jak dotknięcie chorobą trądu 

czy przesiadywanie na gnojowisku59.  

Normy etyczne nie uległy degradacji w świecie poza murami klasztorów, po-

mimo przeniesienia wymogu sumienności w czynieniu dobrych uczynków na 

                                                           
57 Lew Szestow, Potestas clavium (Władza kluczy), tłum. Jacek Chmielewski (Kęty: Antyk, 

2005), 98. 
58 Hi 1, 20. 
59 Hi 2, 7-8. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

173 

 

osoby konsekrowane. Lud, który był przepojony nauczaniem mnichów, nie roz-

począł budowy państwa, które różniłoby się zupełnie od praktyki monastycznej. 

W zbiorowości laickiej nie wzniósł nagle gmachu chciwości, przez wieki nie urągał 

nawet swoim ciemiężycielom – carom, bojarom i innym możnowładcom – lecz 

nadal poprzestawał na małym czy na wyzbyciu się chęci zmian60, gdyż taki wzo-

rzec ascezy znał i tak rozumiał świętość. Weber dowodził, że  

 
chrześcijańska asceza, uciekając początkowo od tego świata w samotność, opano-

wała świat już spoza murów klasztornych, od strony Kościoła. Pozostawiała jednak 

doczesnemu życiu codziennemu jego naturalny, niefrasobliwy charakter. Teraz po-

jawiała się w centrum życia, zatrzaskiwała za sobą klasztorną furtę i stawiała sobie 

za cel przenikać swoją metodyką życie codzienne, przekształcać to życie tu, na 

ziemi, w życie racjonalne, ale nie dla celów tego świata. Nie dla niego w ogóle61.  

 

W prawosławiu rzecz ma się zupełnie inaczej. Ta furta nigdy nie była  

w pełni zatrzaśnięta i lud partycypował w życiu klasztorów, nauczany przez mni-

chów, przybywając z pielgrzymkami czy wspomagając zakonników swoją pracą. 

Z tych to powodów asceza przenikała w świat świeckich należących do Kościołów 

Wschodu o wiele silniej niż we wspólnoty wierzących na Zachodzie i właśnie dla-

tego Reformacja nie miała tam miejsca62.  

 

6. Obecnie 

 

Współcześni teologowie prawosławni nadal są żywo zainteresowani tym, co 

dzieje się w świecie wokół nich63 i szerzej niż do tej pory otwierają bramy swych 

                                                           
60 Zob. więcej: Ewagriusz z Pontu, Wybór z traktatu O praktyce (ascetycznej). 
61 Weber, Etyka protestancka, 144. 
62 Osobnym zagadnieniem są reformy liturgiczne poszczególnych Kościołów, jak np. ta 

przeprowadzona przez patriarchę Nikona w Rosji w latach 1654–1657. Jedyna i totalna „Refor-

macja” jaka miała miejsce na Wschodzie, a która została okupiona życiem wielu ofiar, to rewo-

lucja bolszewicka 1917 roku. To nieustanne prawosławne upłynnianie „ja” i przywiązywanie 

dużej wagi do wspólnoty (wierzących) mogło wytworzyć płodny grunt dla zasiania głównych 

idei komunizmu, takich jak „kolektyw”, „wspólna sprawa”, „międzynarodowa wspólnota pro-

letariatu” i przyjęcia się ich wśród chłopów oraz robotników. 
63 Dość tu wspomnieć o Davidzie Rakhimovie i Sergeyu Ivanovie, których myśl zostanie 

przybliżona poniżej. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

174 

 

monasterów i świątyń. Ekonomia, w różnych swoich szczegółowych aspektach, 

także staje się przedmiotem ich namysłu. Zajmują się między innymi koncepcją 

wahań koniunkturalnych w gospodarce, interpretując je na podstawie Pisma 

Świętego oraz widząc w nich Boże działanie w świecie64 czy poszukiwaniem źródeł 

teologicznych w koncepcjach podejmowania decyzji przez zarządzających65. Na-

dal są jednak mocno osadzeni w Piśmie Świętym i Tradycji. Z tych dwóch źródeł 

wyprowadzają swoje wnioski, zbieżne z tymi, które przedstawiłem powyżej. 

Chrześcijanin nie musi czekać na poprawę swego losu na „rok jubileu-

szowy”66, a jego pozycja zawsze jest dobra, gdyż to Bóg – Jezus jest „Panem także 

szabatu”67: czasu, miejsca i okoliczności, które mu towarzyszą. Człowiek będący 

Jego uczniem rozumie, że każdy dzień z Chrystusem jest dniem wyjątkowym i jest 

tym samym zachętą do działania, lecz zawsze na rzecz dobra68. To żywa nauka 

o „ekonomi” uchylającej „akrybeję” faryzeuszów69. Cykle koniunkturalne można 

również ograniczyć do tygodni. Niedziela, jako dzień odpoczynku, a także czas, 

który wierzący powinien poświęcić Bogu, przedstawia się jako punkt kulmina-

cyjny wcześniejszych dni, pełnych znojnego trudu. Pięć dni powinno się praco-

wać, natomiast dwa – sobotę70 i niedzielę należy przeznaczyć na pogłębienie „ko-

munii z Bogiem”71 i w Nim poszukiwać prawdziwego odpoczynku. 

                                                           
64 David Rakhimov, „Biblijna koncepcja wahań koniunkturalnych w gospodarce czło-

wieka”, Elpis 2021, nr 23: 47–53. 
65 David Rakhimov, „Teologia w podejmowaniu decyzji zarządczych”, Elpis 2021, nr 23: 

41–46. 
66 Teologowie zwracają uwagę na opisany w Starym Testamencie koncept „roku jubileu-

szowego” obchodzonego przez Żydów co 50 lat, jako na pewną stałą warunkującą życie społecz-

ności Izraelitów. W tym to czasie wyrównywano społeczne nierówności, zapominano o długach 

i przewinach. Był on obchodzony po siedmiu latach szabatowych, które obchodzono raz na sie-

dem lat. Zob. więcej: Andrzej Jasiński, „Rok jubileuszowy w tradycji biblijnej”, Scriptura Sacra 

2017, nr 21: 44–45. 
67 Mk 2, 28. 
68 Por. Rakhimov, „Biblijna koncepcja wahań koniunkturalnych”, 50. 
69 „Tak więc wolno jest w szabat dobrze czynić”, Mt 12, 12. 
70 Wynika to ze starożytnej żydowskiej koncepcji czasu, zgodnie z którą dzień zaczyna się 

już po zachodzie słońca dnia go poprzedzającego. W tradycji chrześcijańskiej rozpoczęcie ob-

chodów świątecznych rozpoczyna się wieczorem dnia poprzedzającego, w wigilię święta. Każda 

sobota jest więc wigilią niedzieli – cotygodniowej pamiątki Zmartwychwstania Pańskiego. 
71 Rakhimov, „Biblijna koncepcja wahań koniunkturalnych”, 51. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

175 

 

Teologowie prawosławni zwracają tym samym uwagę na szczególny wymiar 

codziennego trudu chrześcijanina i jego pracy. Ma ona służyć zawsze Bogu – naj-

wyższemu dobru. Bywa jednak, że przestaje służyć mu, a zaczyna służyć tylko 

ludzkiemu, osobistemu „ja”. Święty Mikołaj Serbski zauważa, że w czasie, w któ-

rym okazuje się być owo „ja” w centrum „bałwochwalstwo, egoizm i rozwiązłość 

stają się powszechne. Jak niemożliwe jest zbudowanie solidnego domu bez funda-

mentu, tak ludzkie decyzje stają się wadliwe, gdy Podstawa (jaką jest Bóg) zostaje 

wykluczona. Ludzie buntują się przeciwko Bogu, a to pociąga za sobą niepokoje, 

kryzysy, a jako szczyt tego wszystkiego – wojnę”72. 

Wszystkie stworzenia na Ziemi pracują i żyją z woli Boga, czego przykładem 

mogą być roje pszczół czy rodziny mrówcze. Dlatego też i człowiek jest powołany 

do pracy; tym bardziej odpowiedzialnej, że jako jedyne stworzenie może w pełni 

o sobie decydować, przekształcając swoją naturę oraz przyrodę, którą Pan powołał 

do istnienia73. Św. Jan Damasceński powiada, że „Bóg wszystko przewiduje, lecz 

nie o wszystkim przesądza z góry”74. Oznacza to, że zarówno od Boga, jak i od nas, 

i od naszych wysiłków zależy los tu na Ziemi, jak również ten, który czeka nas po 

śmierci. Tylko dzięki współdziałaniu z łaską Bożą, wspólnej pracy Boga i czło-

wieka, ten drugi może osiągnąć szczęście. 

David Rakhimov i Sergey Ivanov dowodzą, że człowiek przejawia pewną dąż-

ność do akumulacji dóbr, lecz – jakby dosłownie cytowali słowa Ewagriusza 

z Pontu – sądzą, że stoi za tym pewna nadzieja na długą starość i brak możliwości 

wyżywienia się w tym czasie75. Potępiają trwonienie krótkiego czasu życia na po-

goń za bogactwem, lecz również nie sądzą, że to bieda ma być wyznacznikiem 

                                                           
72 Tłum. własne: „Vmesto Boga v tsentre okazyvayetsya lichnoye »ya«, obychnym stano-

vitsya idolopoklonstvo, sebyalyubiye i nerazborchivost’v sredstvakh. Kak nevozmozhno po-

stroit’krepkiy dom bez fundamenta, tak i resheniya chelovecheskiye stanovyatsya ushcherb-

nymi, kogda isklyuchena Osnova. Lyudi vosstayut protiv Boga, i eto vlechet zasoboy bespo-

ryadki, krizisy i, »kak venetsvsego, voynu«” (Św. Mikołaj Serbski, cyt. za: Rakhimov, „Teologia 

w podejmowaniu decyzji zarządczych”, 45). 
73 Por. Rakhimov, „Teologia w podejmowaniu decyzji zarządczych”, 44. 
74 Tłum. własne: „Bog vse predvidit, no ne vse predopredelyayet” (Św. Jan Damsceński, 

cyt. za: Rakhimov, „Teologia w podejmowaniu decyzji zarządczych”, 43). 
75 David Rachimov, Sergey Ivanov, „Teologiczna ocena gospodarki lub Ekonomika 

oczami prawosławnego teologa”, Elpis 2017, nr 19: 219. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

176 

 

zbawienia, powołując się na fragment z Księgi Mądrości Syracha76: „To bogactwo 

jest dobre, które jest bez grzechu, a ubóstwo jest złem w ustach bezbożnego”77. 

Z tego założenia wyprowadzany jest Kodeks etyczny posunięć ekonomicz-

nych 78, który przeczy temu, co twierdzili przywoływani wcześniej Kenworthy 

i Ładykowska79, a mianowicie, że spośród trzech sposobów życia prawosławnego 

chrześcijanina na pierwszy – udział we wspólnym życiu liturgicznym – kładzie się 

największy nacisk, podczas gdy dwa pozostałe: przemianę świata i indywidualną 

przemianę człowieka pozostawia się jednostkom wybitnym czyli świętym. Teolo-

gowie prawosławni – Rachimov, Ivanov, mówią dobitnie: „Nasz Pan Jezus Chry-

stus wskazał jedną drogę zbawienia dla wszystkich chrześcijan. Nie ma specjal-

nego sposobu zdobycia Ducha Świętego: jednego dla mnichów, drugiego dla 

świeckich; nie ma dwóch chrześcijaństw. Dlatego laik w zgiełku codziennych trosk 

musi przylgnąć do miłej Bogu duchowej pracy”80. Do tego Kodeksu zaliczają oni: 

1) pokorę i cierpliwość; 2) pracę przeżywaną z modlitwą; 3) całkowite oddanie się 

woli i Opatrzności Bożej; 4) Bycie miłosiernym dla wszystkich, bez stronniczo-

ści81. 

 

* 

 

Ekonomia może stać się złotym cielcem, któremu należy oddawać pokłon. 

Wśród ludzi wierzących nie ma jednak miejsca na taką zachowanie, bowiem idą 

przez życie wierni słowom Jezusa: „Panu, Bogu swemu, będziesz oddawał pokłon 

i jemu samemu służyć będziesz”82. Szczególnie w prawosławiu uwidacznia się po-

stawa, która zakłada, że gospodarowanie dobrami, pomnażanie środków 

                                                           
76 Tamże. 219. 
77 Syr 13, 24. 
78 Tłum własne: „Eticheskiy kodeks ekonomicheskogo povedeniya”. Rachimov, Ivanov, 

„Teologiczna ocena gospodarki”, 221. 
79 Zob. punkt 3. tego tekstu. 
80 Tłum. własne: „Gospod’ nash Iisus Khristos ukazal odin put’spaseniya, dlya vsekh khri-

stian. Net osobogoputi styazhaniya Dukha Svyatogo: odnogo dlya monakhov, drugogo – dlya 

miryan; net dvukh khristianstv. Poetomu i miryaninu v suyete povsednevnykh zabot neob-

khodimo priderzhivat’sya Bogougozhdeniya i dukhovnogo delaniya”. Rachimov, Ivanov, „Teo-

logiczna ocena gospodarki”, 221. 
81 Tamże, 221. 
82 Mt 4, 10. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

177 

 

pieniężnych nie jest celem ludzkiego życia, lecz co najwyżej środkiem do osiągnię-

cia innych celów. Może to być zapewnienie godnych warunków życia sobie i ro-

dzinie, wsparcie ubogich bliźnich czy finansowanie działalności organizacji ko-

ścielnych. Sensem prawosławnego chrześcijanina zawsze było zbawienie, stąd też 

szczególne rozumienie „ekonomii” uchylającej Kanony Cerkwi, przemieniającej 

codzienność albo też nadającej jej nowy sens. Zajęcia wykonywane z konieczności 

lub z racji wykonywanego zawodu stawały się uświęcone83, ponieważ nagroda 

czeka wiernych nie tylko w Niebie, lecz Raj rozpoczyna się już tu, na Ziemi – w mi-

stycznym ciele Chrystusa – Kościele84. Wedle zaś zapewnienia Chrystusa, tym któ-

rzy starają się o osiągnięcie Królestwa Bożego nigdy już niczego nie będzie brako-

wało85. 

Zestawienie różnych sposobów pojmowania ekonomii i jej przedmiotu, tj. 

gospodarowania, przez wiernych Cerkwi rzuca zupełnie nowe światło na problem 

najniższego procentowego udziału krajów tradycyjnie prawosławnych w świato-

wym PKB. Rozumienie gospodarowania w duchu „ekonomii zbawienia”, asce-

tyczne gospodarowanie i dążenie do poprzestania na małym – są zakorzenione 

w prawosławnej interpretacji etyki chrześcijańskiej. Sposób pojmowania tejże jest 

odmienny od sposobu, w jaki ujmuje ją chrześcijaństwo zachodnie – zarówno 

protestantyzm, jak i katolicyzm. Mocne rozróżnienie na ideał życia monastycz-

nego i laickiego, duży nacisk na wspólnotowość czy przenikanie wszelkich ludz-

kich spraw ideami religijno-eschatologicznymi – dały przyczynek do konkretnej 

praktyki bycia w doczesności. Ta zaś jest ściśle związana z decyzjami ludzi, ich 

pracą czy postępowaniem, które w sposób bezpośredni i pośredni wpływają na 

wzrost PKB. 

 

 

                                                           
83 „Przeto czy jecie, czy pijecie, czy cokolwiek innego czynicie, wszystko na chwałę Bożą 

czyńcie”, 1 Kor 10, 31. 
84 „Podobnie jak jedno jest ciało, choć składa się z wielu członków, a wszystkie członki 

ciała, mimo iż są liczne, stanowią jedno ciało, tak też jest i z Chrystusem. Wszyscyśmy bowiem 

w jednym Duchu zostali ochrzczeni, [aby stanowić] jedno Ciało ”, 1 Kor 12, 12–13. 
85 „Dlatego powiadam wam: Nie troszczcie się zbytnio o swoje życie, o to, co macie jeść 

i pić, ani o swoje ciało, czym się macie przyodziać. Czyż życie nie znaczy więcej niż pokarm, 

a ciało więcej niż odzienie? […] Starajcie się naprzód o królestwo »Boga« i o Jego sprawiedli-

wość, a to wszystko będzie wam dodane”, Mt 6, 25.33. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

178 

 

Bibliografia 
 

Arystoteles. „Ekonomika”. Tłum. Ludwik Piotrowicz. W: Arystoteles. Dzieła wszystkie, t. 6. 

Warszawa: PWN, 2001. 

Arystoteles. Etyka Nikomachejska. Tłum. Daniela Gromska. Warszawa: PWN, 1982. 

Arystoteles. „Polityka”. Tłum. Ludwik Piotrowicz. W: Arystoteles. Dzieła wszystkie, t. 6. War-

szawa: PWN, 2001. 

Chryzostom, Jan. Homilie do Drugiego Listu św. Pawła do Koryntian. Tłum. Antoni Paciorek. 

Częstochowa: Edycja Świętego Pawła, 2019. 

Ewagriusz z Pontu. O ośmiu duchach zła. Tłum. Leon Nieścior. Kraków; Tyniec: Wydawnictwo 

Benedyktynów, 2015. 

Ewagriusz z Pontu. Wybór z traktatu o praktyce (ascetycznej). Tłum. Emilia Kędziorek. Kra-

ków; Tyniec: Wydawnictwo Benedyktynów, 2015. 

Florenski, Paweł. Filar i podpora prawdy. Próba prawosławnej teodycei w dwunastu listach. 

Tłum. Jacek Chmielewski. Warszawa: Wydawnictwo KR, 2009. 

Frączyk, Jacek. Zmiany na religijnej mapie świata. Gospodarcza dominacja chrześcijan coraz 

mniej oczywista,  https://businessinsider.com.pl/gospodarka/makroekono-

mia/zmiany-na-religijnej-mapie-swiata-gospodarcza-dominacja-chrzescijan-coraz-

mniej/w59xxfn (dostęp: 17.12.2022). 

Hagioryta, Gabriel. Żywot i pisma  świętego Bazylego Wielkiego.  Białystok:  Wydawnictwo 

Orthdruk, 2001. 

Janik, Mariusz. „Austriacka szkoła ekonomii i jej przedstawiciele”. Roczniki ekonomii  

i zarządzania 42, nr 2 (2014): 43–75. 

Jasiński, Andrzej. „Rok jubileuszowy w tradycji biblijnej”. Scriptura Sacra 2017, nr 21: 43–52. 

Kuźma, Andrzej. Czym jest ekonomia zbawienia w prawosławiu?.  https://www.cerkiew.pl/za-

pytaj/?p=2337 (dostęp: 6.12.2021). 

Ładykowska, Agata. „Prawosławie, ekonomia i Weber. Związki nieoczywiste”. Etnografia Pol-

ska LXI, nr 1-2 (2017): 105–124. 

Ozorowski, Edward. „»Ekonomia« w dialogu ekumenicznym (Uwagi na marginesie książki: Je-

rome Kotsonis, Problemes de l ’economie ecclesiastique, Gembloux 1971, Duculot, 

ss. XIII, 219)”. Studia Theologica Varsaviensia 11, nr 2 (1973): 315–322. 

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Warszawa-Poznań: Pallottinum, 2000. 

Rachimov, David, Sergey Ivanov. „Teologiczna ocena gospodarki lub Ekonomika oczami pra-

wosławnego teologa”. Elpis 2017, nr 19: 217–222. 

Rakhimov, David. „Biblijna koncepcja wahań koniunkturalnych w gospodarce człowieka”. El-

pis  2021, nr 23: 47–53. 

Rakhimov David. „Teologia w podejmowaniu decyzji zarządczych”. Elpis 2021, nr 23: 41–46. 

Szestow, Lew. Potestas clavium (Władza kluczy). Tłum. Jacek Chmielewski. Kęty: Antyk, 2005. 

Weber, Max. Etyka protestancka a duch kapitalizmu. Tłum. Jan Miziński. Lublin: Test, 1994. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

179 

 

Zawojska, Teresa. „Arystotelesowska koncepcja człowieka podstawą racjonalnej działalności 

gospodarczej”. Zeszyty Naukowe Szkoły Głównej Gospodarstwa Wiejskiego. Ekonomika 

i Organizacja Gospodarki Żywnościowej 2017, nr 117: 5–18. 

 

 

Summary 

 

Orthodoxy and Economy. The Ethics of the Christian East as a Possible Source  

of Lower Economic Results in Countries with a Majority of Orthodox Population 

 
The purpose of the article is to consider as broadly as possible the relationship between 

the faithful of the Orthodox Churches and their perception of the problem of economy. It aims 

to portray together different ways of understanding this concept – from the “economy of salva-

tion,” through the ascetic economy (which is juxtaposed with Weber’s “intra-world asceticism”) 

to contemporary discussions on this subject both within the Orthodox Church and in relation 

to the latest economic indicators. It is argued that the current relatively low share of countries 

with a majority of Orthodox believers in the global GDP is rooted in a different than Western 

understanding of Christian ethics, and that the tradition of understanding it in this particular 

way is still alive. 

 

Keywords: Orthodoxy, philosophy of culture, Christian philosophy, Christian ethics, 

economy, economic activity 

 

 

 

Zusammenfassung 

 

Orthodoxie und Wirtschaft. Die Ethik des christlichen Ostens  

als mögliche Ursache für die geringere Wirtschaftsleistung der Länder  

mit einer überwiegend orthodoxen Bevölkerung 

 

Der Artikel untersucht die Beziehung zwischen den Gläubigen der orthodoxen Kirchen 

und ihrer Wahrnehmung des Problems des Wirtschaftens. Der Artikel zielt darauf ab, die ver-

schiedenen Arten des Verständnisses des Konzepts vorzustellen und einander gegenüberzustel-

len – von der „Ökonomie des Heils“ über die asketische Ökonomie (die der „innerweltlichen 

Askese“ von Weber gegenübergestellt wird) bis hin zu den zeitgenössischen Diskussionen zu 

diesem Thema, sowohl innerhalb der orthodoxen Kirche als auch im Zusammenhang mit den 

neuesten Wirtschaftsindikatoren. Es wird festgestellt, dass Länder mit einer überwiegend ortho-

doxen Bevölkerung ein geringeres Bruttoinlandsprodukt (BIP) erwirtschaften. In dem Artikel 

wird die These formuliert, dass dieser Umstand auf ein in der Orthodoxie verwurzeltes Ver-

ständnis der christlichen Ethik zurückzuführen ist. Dieses unterscheidet sich von dem, was das 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00



Jarosław Młynarczyk, Prawosławie a gospodarowanie 

 

180 

 

westliche Christentum darunter versteht. Es wird jedoch auch heute noch praktiziert und be-

einflusst somit anschaulich menschliche Entscheidungen und Handlungen, die sich direkt und 

indirekt auf das BIP-Wachstum auswirken. 

 

Schlüsselwörter: Orthodoxie, christliche Philosophie, christliche Ethik, Wirtschaft, wirt-

schaftliche Aktivität 

 

 

Information about Author: 

 

JAROSŁAW MŁYNARCZYK, M.A., PhD student, Doctoral School in the Humanities at the Uni-

versity of Bialystok; address for correspondence: Plac Niezależnego Zrzeszenia Studentów 1, PL 15–4 20 

Białystok; e-mail: j.mlynarczyk@uwb.edu.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 23:01:00

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

