
  

 

111 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 30 (2020) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2020.30.111-132 

 

Koniektura „wewnętrznego języka”  

w filozofii Johanna Gottfrieda Herdera 

 

 Rafał Michalski1 
 https://orcid.org/0000-0002-9587-5074 

 

Artykuł poświęcony jest omówieniu koncepcji niewerbalnej mowy „wewnętrznych słów”, 

która stanowi istotny element Herderowskiej teorii genezy języka, pomijany zazwyczaj przez 

badaczy tematu. Najważniejszym elementem zaprezentowanej interpretacji będzie rozróżnienie 

dwóch aspektów poznawczej funkcji umysłu ucieleśnionego w zmysłowości, którą Herder 

wprowadza w miejsce klasycznego pojęcia intelektu: Besonnenheit (identyfikującą uwagę), 

która koduje znaki ikoniczne w podstawie duszy (fundus animae) oraz Besinnung (refleksyjną 

uwagę), która przekształca znaki utrwalone przez Besonnenheit w wewnętrzne słowa. Identyfi-

kująca uwaga kompensuje wrodzony człowiekowi deficyt instynktów, natomiast refleksyjna 

uwaga wprowadza do zmysłowości element autorefleksji i tworzy wewnętrzny dialog duszy sa-

mej z sobą, na podłożu którego powstają pierwsze procesy myślowe i język fonetyczny. 

 

Słowa kluczowe: język, Johann Gottfried Herder, poznanie zmysłowe, wyobraźnia, fun-

dus animae, identyfikująca uwaga, refleksyjna uwaga

 

 

Uwagi wprowadzające 

 

Herderowska koncepcja „wewnętrznego języka” nie doczekała się jeszcze na-

leżytego omówienia w dotychczasowej literaturze tematu, choć stanowi ona klucz 

                                                           
RAFAŁ MICHALSKI, doktor habilitowany, prof. UMK, Wydział Filozofii i Nauk Społecznych 

Uniwersytetu Mikołaja Kopernika w Toruniu; adres do korespondencji: Collegium Minus, Fosa Staro-

miejska 1A, 87-100 Toruń; e-mail: metasis@umk.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

112 

 

do właściwego zrozumienia zarówno jego antropologii, jak i filozofii języka. Za-

nim przejdę do ekspozycji struktury wywodów zawartych w artykule, omówię 

kilka osobliwości Herderowskiej metody filozofowania i zarysuję najważniejsze 

obszary problemowe, które można wyodrębnić w jego teorii genezy ludzkiej 

mowy. To zaś pozwoli mi określić współrzędne omawianej koncepcji na mapie 

całości rozważań Herdera nad pochodzeniem języka.  

Na początku warto podkreślić, że ożywiona recepcja filozofii języka Herdera 

rozpoczęła się dopiero w latach 80-tych ubiegłego wieku. Katalizatorem wzmożo-

nego zainteresowania badaczy tym tematem było niewątpliwie krytyczne wydanie 

jego dzieł1. Systematyczna analiza twórczości autora Rozprawy o pochodzeniu ję-

zyka (dalej Rozprawy) dokonana zarówno przez niemieckich, jak i anglojęzycz-

nych filozofów i filologów, odsłoniła głębsze, a niekiedy zaskakująco współczesne 

aspekty refleksji Herdera nad naturą języka. Na potrzeby dalszych wywodów 

wskażę dwa z nich: antyredukcjonizm i zastosowanie myślenia koniekturalnego.  

Po pierwsze, warto podkreślić, że nagminne uznawanie Herdera za prekur-

sora filozoficznego linguistic turn, doszukujące się w jego myśleniu tezy, jakoby 

analiza języka stanowić miała klucz do rozwiązania wszystkich zagadnień filozo-

ficznych, zniekształca obraną przez niego perspektywę badawczą. Herder zawsze 

ujmuje język w szerszym, niejęzykowym kontekście praktyki, poznania i zmysło-

wości. Wprawdzie pewne ustępy jego pism sugerują interpretację, że utożsamia 

on procesy myślowe z aktami mowy, jednak ustępy te odczytywane są w oderwa-

niu od reszty wywodów. Autor Rozprawy niewątpliwie uwypukla istotne znacze-

nie mowy dla procesu kształtowania się ludzkiego poznania, społeczeństwa i kul-

tury, tym niemniej nie stawia między nimi znaku równości. Język nigdy nie wy-

znacza nieprzekraczalnych granic rozumienia, nie zamyka wspólnoty językowej 

w hermetycznym światoobrazie. W tym sensie, jak pokazuje Georg Bertram, na-

leżałoby raczej umieścić Herderowską filozofię języka w ramach filozoficznego 

post linguistic turn2.  

Po drugie, nieredukcjonistyczny charakter teorii Herdera wiąże się ściśle ze 

stosowaną przez niego metodą, która nie była wcześniej wyraźnie rozpoznana 

                                                           
1 Johann Gottfried Herder, Werke, 10 Bände, red. Martin Bollacher i in. (Frankfurt am Main: 

Deutscher Klassiker Verlag, 1985–2000). 
2 Georg Bertram, „Herders antireduktionische Sprachphilosophie”, w: Herder im Spiegel der Zei-

ten: Verwerfungen der Rezeptionsgeschichte und Chancen einer Relektüre, red. Tilman Borsche (Mün-

chen: Fink, 2006), 227. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

113 

 

przez badaczy. To właśnie rzekomy brak refleksji metodologicznej stanowił stale 

powracający wątek krytyki jego projektu filozoficznego. Łączenie ustaleń nauk 

empirycznych z poetycką, figuratywną formą prezentacji oceniano – od czasów 

miażdżącej recenzji Myśli o filozofii dziejów autorstwa Kanta – jako przejaw nie-

uprawnionego mieszania różnych porządków językowych, który dyskwalifikuje 

poznawczą prawomocność głoszonych przez Herdera tez3.  

Specyfikę teoretycznego dyskursu autora Rozprawy trafnie odzwierciedla 

pojęcie koniektury zaproponowane przez Thomasa Metzgera, który opisuje za 

jego pomocą paradygmat praktykowania nauki w filologii i biologii XVIII wieku, 

będący alternatywą dla dedukcyjno-empirycznej metody klasycznej fizyki i spe-

kulatywnej metafizyki4. Koniektura (die Konjektur) oznacza najbardziej prawdo-

podobne przypuszczenie, hipotezę, która zmierza do odkrycia nowych, ogólnych 

prawidłowości ujawniających się w tekstach lub fenomenach natury. Koniektu-

ralne myślenie wyróżnia interdyscyplinarność i poszukiwanie płodnych analogii 

w rozmaitych, nie zawsze powiązanych ze sobą dyskursach5. Z założenia przyj-

muje ono zdystansowaną pozycję względem istniejących teorii, relatywizuje je, 

unikając jednocześnie perfekcjonistycznego roszczenia do uniwersalnej prawdy. 

Rezultaty koniekturalnego myślenia mają zawsze tymczasową ważność, podpo-

rządkowane są bowiem hermeneutyce prawdopodobieństwa. Koniekturalna teo-

ria stanowi więc heurystyczną ars inveniendi, sztukę odsłaniania nowych hory-

zontów poznawczych opartą na eksperymentach myślowych i wyszukiwaniu ana-

logii. Podstawowym kryterium jej ważności jest die Bequemheit – w znaczeniu 

stosowności, czy też teoretycznej i praktycznej użyteczności6. Dana teoria staje się 

stosowna wówczas, gdy operuje płodnymi poznawczo pojęciami, bogactwem kre-

atywnych skojarzeń, gdy łączy rozmaite dyskursy, kierując się zasadą ekonomii 

myślenia – poszukiwaniem możliwie najprostszych, najbardziej użytecznych kon-

strukcji teoretycznych dla osiągnięcia bieżących celów poznawczych. Metzger po-

równuje tę metodę do Pierce’owskiego wnioskowania abdukcyjnego7, które za-

czyna od zbioru zaobserwowanych faktów, a następnie poszukuje najprostszego 
                                                           

3 Immanuel Kant, Recenzje Myśli o filozofii dziejów, w: Immanuel Kant, Rozprawy z filozofii his-

torii, tłum. Mirosław Żelazny i inni (Kęty: Antyk, 2005), 50–68. 
4 Stefan Metzger, Die Konjektur des Organismus. Wahrscheinlichkeitsdenken und Performanz 

im späten 18. Jahhundert (Münich: Fink, 2002), 128–137. 
5 Tamże, 19. 
6 Tamże, 142–146. 
7 Tamże, 135–137. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

114 

 

i najbardziej prawdopodobnego ich wyjaśnienia bez pozytywnej weryfikacji kon-

kluzji. Innymi słowy, abdukcja pozwala nam wyjaśnić coś, o czym mamy już 

wstępną wiedzę, umieszczając rozpoznane fakty w nowej perspektywie. Koniek-

turalna teoria oparta na abdukcji rezygnuje więc z rygorów ścisłości, ale pozostaje 

wierna duchowi sceptycznego common sense – zdrowego ludzkiego rozumu, któ-

rego celem jest rozwiązywanie palących problemów.  

Koncepcja genezy języka Herdera jest teorią koniekturalną, a zatem przy-

biera postać konstelacji różnorodnych choć równorzędnych perspektyw badaw-

czych. Zawarty w tym metodologicznym podejściu element spekulatywności od-

dala ją wprawdzie od scjentystycznego modelu uprawiania nauki, ale zbliża do 

klasycznej filozofii, dla której spekulatywna wyobraźnia zawsze stanowiła płodny 

wymiar refleksji ukazującej w zwierciadle ogólnych, choć nie zawsze ścisłych pojęć 

niewidziane wcześniej wymiary i cechy świata. Warto również dodać, że w meto-

dzie tej znika zadekretowana później przez Diltheya zasadnicza różnica między 

eksplanacyjnym naukami, które obserwują i wyjaśniają naturę a naukami inter-

pretacyjnymi, które usiłują zrozumieć sens ekspresji ludzkiego życia. Herder rów-

nie poważnie traktuje bowiem odniesienia do fizjologii, geografii, medycyny, jak 

i hermeneutyczne intuicje oparte na wczuciu, aby uniknąć w ten sposób przy-

musu, który mógłby wywrzeć z góry przyjęty system dedukcyjny, a priori określa-

jący zasady swojej prawomocności.  

W swoich rozważaniach nad genezą języka filozof operuje wieloma koniek-

turalnymi teoriami. Zastosowanie różnorodnych perspektyw badawczych ma 

w istocie na celu odsłonięcie kolejnych wymiarów „źródła” języka. Niemieckie 

słowo Ursprung (źródło) pominięte w polskim przekładzie tytułu rozprawy 

można odczytać jako metaforę ukazującą dynamiczny i złożony (wieloprzyczy-

nowy) proces wyłaniania się języka. Herder wyraźnie deklaruje, że początki ludz-

kiej mowy owiane są mgłą nieprzeniknioną dla ludzkiego poznania, dlatego też 

rezygnuje z próby tworzenia teorii glottogenetycznej sensu stricto.  

Jak sugeruje Schmitz-Evans, Herderowską kategorię źródła można zinter-

pretować jako synonim pojęcia przejścia (Übergang) opisującego specyficzny sto-

sunek do granicy (między językiem i nie-językiem, tym, co zwierzęce i tym, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

115 

 

co ludzkie)8. Źródło jako przejście nie oznacza tutaj absolutnego początku, prze-

kroczenia granicy w znaczeniu linii demarkacyjnej. Odnosi się ono raczej do ob-

szaru granicznego, stanu pośredniego między tym, co znane a tym, co pozostaje 

poza zakresem naszego poznania. Słowo Ursprung, zarówno w słownikowym 

znaczeniu „źródła”, jak i w literalnym znaczeniu „pra-skoku” (Ur-Sprung) suge-

ruje, że mówiąc o nim, zakładamy zawsze pewne czasowe i przestrzenne „przed” 

– coś, z czego wypływa „źródło” lub od czego odbija się „skok”. Źródło to zatem 

sfera przejścia od tego, co niepoznawalne i niewyrażalne do dziedziny dostępnej 

poznaniu. Można ją opisać co najwyżej za pomocą metafor, środków niepojęcio-

wych, które w przybliżeniu i tylko pośrednio mogą unaocznić proces wyłaniania 

się tego, co znamy z tego, co jest niedostępne dla naszej wiedzy. 

 W kontekście teorii Herdera należałoby używać tego terminu w liczbie mno-

giej, jak uczynił to Gaier, wyróżniając w Rozprawie siedem źródeł języka9. Z kolei 

za Metzgerem można powiązać kategorię Ursprung z pojęciem siły, które oddaje 

dynamiczny, procesualny charakter procesu wyłaniania się mowy. Herder używa 

koniektury siły do opisu biologicznych i psychicznych procesów. Rezygnuje przy 

tym ze statycznego modelu siły, wykorzystywanego wówczas przez mechanikę lub 

postarystotelesowską metafizykę substancji i akcydensów. Siły działające w danym 

systemie (biologicznym lub psychicznym) są, według niego, zawsze w pełni zak-

tualizowane. Zmiany w nim zachodzące nie polegają na stopniowym urzeczywist-

nianiu potencjału możliwości, lecz są skutkiem oddziaływania sił zewnętrznych. 

Dlatego można powiedzieć, że źródła języka pojmowane jako konstytutywne siły 

nie są ukierunkowane tylko na wytwarzanie finalnego efektu, nie znikają po wy-

generowaniu mowy, lecz działają nieprzerwanie – tak długo jak długo język pozo-

staje w użyciu, określając dynamikę jego zmian i rozwoju.  

Zamykając wstępne uwagi, przedstawię krótko mapę głównych obszarów ba-

dawczych związanych z problemem pochodzenia języka, które Herder omawia 

w Rozprawie. 

 

                                                           
8 Monika Schmitz-Emans, Metaphern der Sprache – Sprache der Metaphern. Metaphorologische 

Überlegungen zu sprachphilosophieschen Texten Herders, w: Herders Rhetoriken im Kontext des 18. 

Jahrhunderts, red. Ralf Simon (Heidelberg: Synchron, 2012), 69–70. 
9 Ulrich Gaier, Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik (Stuttgart: Frommann-Holz-

boog, 1988). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

116 

 

1. Antropologiczne rozważania nad zwierzęcym „językiem dozna-

nia” zdeterminowanym przez specyficzną dla danego gatunku strukturę 

instynktów oraz nad ludzką ekspresją uczuć.  

2. Protofenomenologiczna, przeprowadzona z perspektywy 

pierwszoosobowej analiza „wewnętrznego języka” uznanego za diffe-

rentia specifica ludzkiej mowy.  

3. Opis transformacji wewnętrznego języka w mowę akustyczną.  

4. Charakterystyka praw kulturowej ewolucji języka.  

 

Omawiana w tym artykule koncepcja „wewnętrznej mowy”, czy też pierw-

szych „wewnętrznych słów”, należy do drugiego obszaru badawczego i stanowi 

ważny element całej konstrukcji teoretycznej, zazwyczaj ignorowany w literaturze 

tematu. Wewnętrzne słowo-cecha (innerliches Merkwort) powstaje za pośrednic-

twem zmysłowej autorefleksji, która zaczyna odnosić do siebie wyodrębnione i za-

kodowane wcześniej znaki sensoryczne. Nie jest to jeszcze język werbalny, arty-

kułowany na zewnątrz, lecz milcząca rozmowa duszy z sobą samą10. Herder tylko 

pozornie nawiązuje tutaj do słynnej Platońskiej definicji myślenia, ponieważ opi-

sywany przez niego wewnętrzny dialog rozgrywa się wyłącznie na płaszczyźnie 

zmysłowej wyobraźni, nie ma więc, jak u Platona, charakteru noetycznego. Już 

zwierzęta są zdolne do tworzenia znaków będących podporami dla pamięci, jed-

nakże tylko człowiek potrafi używać ich do budowania złożonych konfiguracji, 

które otwierają przed nim przestrzeń wolności niespotykaną w świecie animal-

nym. Dlatego wokalna ekspresja pragnień i afektów nie może być traktowana jako 

faza wstępna języka. Teza otwierająca Rozprawę: „Już jako zwierzę człowiek po-

sługuje się językiem”11 odnosi się więc wyłącznie do „języka doznań”, a nie do spe-

cyficznie ludzkiego języka. Ten z kolei wyłania się dopiero wówczas, gdy zmy-

słowa uwaga nabiera charakteru intencjonalnego i towarzyszy jej samoświado-

mość.  

Trzeci obszar badawczy, szeroko dyskutowany w literaturze tematu, czyli 

przejście do mowy wokalnej, nie będzie przedmiotem analiz tego artykułu. Zasy-

gnalizuję jedynie, że większość dotychczasowych opracowań przechodzi do omó-

                                                           
10 Johann Gottfried Herder, Rozprawa o pochodzeniu języka, w: Johann Gottfried Herder, Wybór 

pism, tłum. Barbara Płaczkowska (Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1987), 98. 
11 Tamże, 60. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

117 

 

wienia tego stadium, pomijając fazę wewnętrznego języka, co nieuchronnie znie-

kształca interpretację całości teorii Herdera. Czwarty, najlepiej opracowany ob-

szar badawczy, tj. kulturowa ewolucja języka będzie punktem odniesienia moich 

analiz tylko w tych punktach, które wymagają uwzględnienia szerszego kontekstu 

interpretacyjnego. Będzie to istotne zwłaszcza tam, gdzie wyłączna koncentracja 

na monologicznym charakterze wewnętrznego języka mogłaby skłaniać do błęd-

nego pojmowania go jako solipsystycznego procesu.  

Najważniejszym elementem mojej interpretacji będzie rozróżnienie dwóch 

aspektów poznawczej funkcji ludzkiego umysłu, którą Herder wprowadza w miej-

sce klasycznego pojęcia intelektu (Verstand)12. Filozof od samego początku swojej 

twórczości przeciwstawia się pokartezjańskiemu dualizmowi poznania pojęcio-

wego i zmysłowego. Zdolność myślenia i rozróżniania nie jest dla niego odrębną 

władzą, która porządkuje surowy materiał wrażeń dostarczany przez zmysły, lecz 

stanowi integralną część aparatu sensorycznego13. Wprawdzie w późniejszym 

okresie, zwłaszcza w Metakrytyce14, sam posługuje się pojęciem intelektu, lecz 

czyni to ze względów polemicznych, chcąc dostosować swój aparat pojęciowy 

do terminologii Kantowskiej. Na etapie Rozprawy stosuje natomiast dwa pojęcia, 

które opisują poznawczą funkcję umysłu ucieleśnionego w zmysłowości: Beson-

nenheit (identyfikująca uwaga): termin odnoszący się do procesu kodowania zna-

ków ikonicznych oraz Besinnung (refleksyjna uwaga): termin odnoszący się do 

funkcji rozróżniającej i syntetyzującej cechy utrwalone przez Besonnenheit, której 

towarzyszy autorefleksja15. Obydwie funkcje poznawcze odpowiadają za wyłonie-

nie się „wewnętrznego”, niewerbalnego języka. 

Artykuł składa się z dwóch części, w pierwszej zrekonstruuję pojęcie zmysło-

wej uwagi, która kompensuje wrodzony człowiekowi deficyt instynktów i wyod-

rębnia w strumieniu doznań znaki pamięciowe; natomiast w drugiej, najważniej-

szej części, skupię się na analizie wewnętrznego języka ukonstytuowanego za po-

średnictwem refleksyjnej uwagi. 

                                                           
12 Rozróżnienie obydwu funkcji uwagi uwzględniają następujący autorzy: Frederick M. Barnard, 

Ilit Ferber. Ulrich Gaier. Por. bibliografię. 
13 Herder, Rozprawa, 85. 
14 Johann Gottfried Herder, Eine Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft, w: Johann Gottfried 

Herder, Werke, Bd. 8, Schriften zu Literatur und Philosophie 1792-1800, red. Hans D. Irmscher (Frank-

furt am Main: Deutscher Klassiker Verlag, 1998). 
15 Autor polskiego przekładu Rozprawy tłumaczy die Besonnenheit jako rozwagę, a Besinnung 

jako namysł.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

118 

 

I. 

Besonnenheit – sensoryczny protojęzyk 

 

Herderowska teoria genezy języka czerpie z brytyjskiego empiryzmu 

(Locke), przejmując od niego tezę, że podłoże naszej wiedzy zakorzenione jest 

w zmysłowości. Oddala ją jednak od tej tradycji koncentracja na nieświadomym 

aspekcie procesu poznania i nacisk położony na jego zależności od języka, w czym 

z kolei przejawia się wpływ sensualistycznej filozofii Condillaca16. Poznanie dys-

kursywne nie jest oddzielną, autonomiczną władzą umysłu, lecz przejawia się 

w zalążkowej postaci już na poziomie percepcji zmysłowej. Jej najgłębsza warstwa, 

poprzedzająca poziom operacji konceptualnych, konstytuuje obszar poznania 

ciemnego, który Herder za Baumgartenem określa jako fundus animae – pod-

stawę duszy17.  

Na tym poziomie życia psychicznego wyłaniają się pierwsze wyobrażenia 

i zaczątki pamięci. Jest to obszar niejasnych, choć żywych, nasyconych afektami 

obrazów zmysłowych, które stanowią ukryte jądro świadomej aktywności czło-

wieka. „Całą podstawę naszej duszy wypełniają ciemne idee, najżywsze i najlicz-

niejsze, stłoczona masa, z której dusza sporządza swoje bardziej subtelne pojęcia; 

te ciemne idee są najpotężniejszymi sprężynami naszego życia, największym wkła-

dem do naszego szczęścia i nieszczęścia”18. Najważniejszym celem procesów psy-

chowitalnych zachodzących w fundus animae jest „zdrowie i szczęście w życiu”19 

– stan równowagi psychofizycznej.  

Ten przedjęzykowy wymiar psychiki wypełniają obrazy, a właściwie pro-

tobrazy, które płynnie łączą się ze sobą lub spontanicznie przyjmują inną postać. 

Wyobrażenia pochodzące z różnych modalności zmysłowych stapiają się ze sobą 

                                                           
16 Por. Étienne Bonnot de Condillac, O pochodzeniu poznania ludzkiego, tłum. Kazimierz Broń-

czyk (Warszawa: De Agostini & Altaya, 2002), 141–231. 
17 W swojej Metafizyce Baumgarten definiuje ją następująco: „Dusza zawiera wiele niejasnych 

przedstawień. Wpisuje się to w coś, co nazywa się podstawą duszy (fundus animae)”. Aleksander Got-

tlieb Baumgarten, Metafizyka, tłum. Jacek Surzyn (Kęty: Wydawnictwo Marek Derewiecki, 2012), 179. 
18 Johann Gottfried Herder, Viertes Kritisches Wäldchen, w: Johann Gottfried Herder, Werke, 

Bd. 4, Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum 1774-1787, red. Martin Bollacher i in. 

(Frankfurt am Main: Deutscher Klassiker Verlag, 1994), 273. 
19 Johann Gottfried Herder, Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, w: Johann Gott-

fried Herder, Werke, Bd. 4, 334. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

119 

 

za pośrednictwem synestetycznych transpozycji. Obrazy wizualne są transpono-

wane na obrazy akustyczne, taktylne i vice versa. „Wzrok zapożycza wrażenia od 

dotyku i wierzy, że widzi coś, co w istocie tylko czuje. Wzrok i słuch wzajemne się 

odszyfrowują. Zmysł powonienia wydaje się duchem smaku lub przynajmniej 

jego młodszym bratem. Z tego wszystkiego dusza tka sobie szatę, swoje zmysłowe 

uniwersum”20. W podstawie duszy działają zatem rozmaite procesy synestetycznej 

translacji oparte na zasadzie „podobieństwa zmysłów w ich źródle”21 odpowiada-

jącej za metaforyczne „przenoszenie z jednego uczucia do drugiego”22. Procesy te 

bez udziału zmysłowej uwagi tworzą „spontaniczny język”, który nie daje się wy-

razić w języku werbalnym, ponieważ „to, co daje się odczuć w niejasnym uczuciu 

[…] nie jest zdolne do żadnej wyraźnej cechy”23.  

Według Herdera, nie można utrzymywać, że ludzka mowa pochodzi od ja-

kiejś odrębnej władzy umysłu, która aktualizowałaby się w pewnej fazie rozwoju 

i wtórnie tworzyła system fonetyczny. Język od samego początku zakorzeniony 

jest w naturze ludzkiej zmysłowości24. Jego wstępne stadium, nazwijmy je proto-

jęzkiem, polega na kodowaniu sensorycznych doznań za pośrednictwem funkcji 

zmysłowej uwagi (Besonnenheit) wyróżniającej człowieka na tle świata fauny. 

Uwaga uwalnia aparat zmysłowy od przemożnego nacisku popędów i instynktow-

nych reakcji. Kompensuje ona brak sztywnego mechanizmu selekcyjnego, który 

u zwierząt dzieli pobudzenia na wymagające niezwłocznej reakcji i bodźce całko-

wicie obojętne. „U człowieka widocznie według innego prawa natury następują 

idee: zmysłowa uwaga panuje nawet w najbardziej zmysłowym stanie, tylko jest 

mniej widoczna. Najbardziej nieświadome stworzenie, przychodząc na świat, staje 

się od razu uczniem natury, w sposób odmienny od zwierzęcia”25.  

Herder przyznaje, że również animalna wyobraźnia może dysponować męt-

nymi i jasnymi przedstawieniami, jednak nigdy nie wytwarza ona wyraźnych re-

prezentacji26. Zmysłowa uwaga człowieka tworzy natomiast dystans wobec napły-

wających wrażeń, dzięki któremu człowiek „potrafi skoncentrować się na jednej 

                                                           
20 Tamże, 349. 
21 Herder, Rozprawa, 116. 
22 Tamże, 117. 
23 Tamże, 139. 
24 Tamże, 85. 
25 Tamże, 137. 
26 Tamże, 136. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

120 

 

chwili czuwania, zatrzymać się dobrowolnie na jednym obrazie, rozumnie i spo-

kojnie zająć się nim i wysegregować cechy wskazujące, że jest to jeden przed-

miot”27. Za pośrednictwem funkcji zmysłowej uwagi aparat poznawczy uczy się 

kontroli nad doznaniami oraz kreowania i organizowania przedpojęciowych wy-

obrażeń (idei w terminologii Herdera). Dzięki niej dochodzi do wyodrębnienia 

istotnych dla organizmu doznań jako charakterystycznych cech, czy dystynktyw-

nych znaków będących punktami oparcia dla pamięci. Jak podkreśla filozof, 

uwaga reaguje przede wszystkim na najsilniejsze, najbardziej żywe wrażenia, które 

wnikają najgłębiej i najwyraźniej w duszę28. Uruchamiany przez nią proces stop-

niowej semiotyzacji zmysłowości zastępuje zatem instynktowne mechanizmy se-

lekcji. „Gdyby człowiek miał zmysły zwierząt, nie miałby rozumu; właśnie bo-

wiem zbytnia pobudliwość jego zmysłów, właśnie tak silnie przez nie napierające 

wyobrażenia musiałyby zdławić wszelka zimną uwagę”29. Chłód ludzkiej uwagi 

nie oznacza obojętności kalkulującego intelektu, neutralnej postawy wolnej od 

czynników afektywnych i doraźnych potrzeb organizmu. Besonnenheit jest bo-

wiem „panowaniem nad wszystkimi siłami w tym głównym kierunku, które bę-

dzie jego przeznaczeniem zarówno w pierwszym momencie, jak i w ostatnim”30. 

Obecne w podstawie duszy wyobrażenia, doznania i afekty funkcjonują jako siły, 

które dążą do zamanifestowania się w polu cielesnej ekspresji i działania. Beson-

nenheit nadaje kierunek tym dążeniom już w najwcześniejszej fazie rozwoju, 

kiedy zmysły dziecka nie są jeszcze ukształtowane. „Uwaga musi ujawnić się 

w pierwszych myślach dziecka, jak u owada to, że jest owadem”31. Herder przed-

stawia jej działanie na przykładzie owcy, która dla głodnego wilka jest źródłem 

pokarmu, a dla barana przedmiotem pożądania32. Jedynie człowiek uwolniony od 

nacisku popędów potrafi uchwycić cechę (dźwięk beczenia) jako neutralny znak 

rozpoznawczy. Wbrew pozorom przykład ten nie wskazuje na bezinteresowność 

ludzkiej uwagi. Besonneheit zdefiniowana jako ukierunkowanie wszystkich sił, 

afektów, dążeń działających w duszy stanowi poniekąd ich wypadkową, albo syn-

tezę scalającą w jednym punkcie nieokreślone motywacje. Człowiek potencjalnie 

                                                           
27 Tamże, 87. 
28 Tamże, 88. 
29 Tamże, 83. 
30 Tamże, 85. 
31 Tamże. 
32 Tamże, 88–89. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

121 

 

może wykorzystać zwierzę jako pokarm, jako materiał lub w jakikolwiek inny spo-

sób. Brak niezawodnych instynktów implikuje niezdeterminowanie jego dążeń, 

a tym samym wytwarza przestrzeń wolności, która rzutuje również na sposób po-

strzegania owcy. Uwaga poszukuje wyrazistej cechy, która samoczynnie wybija się 

na pierwszy plan i służyć ma w pierwszym rzędzie nie tyle zaspokojeniu jakiejś 

przypadkowej potrzeby, lecz identyfikacji obiektu. Herder neguje istnienie aprio-

rycznych struktur transcendentalnej podmiotowości porządkującej chaos zmy-

słowej materii. Scalanie wielości wrażeń w jedność przedstawienia zachodzi już na 

poziomie zmysłowości.  

Siłą napędową tego procesu wstępnej symbolizacji płynnych wyobrażeń sen-

sorycznych jest zmysł wewnętrzny, sensorium commune, syntetyzujący za po-

średnictwem uwagi wielość obrazów w jedną charakterystyczną cechę, czy pieczęć 

(Gepräge) świadomości.  

 
Wszystkie przedmioty naszych zmysłów stają się nasze tylko dzięki temu, że jest 

spostrzegamy, tzn. oznaczamy je mnie lub bardziej jasno i żywo pieczęcią naszej 

świadomości. Zyskuję orientację w gąszczu zmysłowych przedmiotów, który mnie 

otacza i zdobywam panowanie nad chaosem napierających na mnie doznań przez 

to, że oddzielam jedne przedmioty od innych, że nadaję im zarys, miarę i postać, 

a tym samym tworzę sobie jedność w tym, co różnorodne i oznaczam ją żywo i wia-

rygodnie pieczęcią mojego wewnętrznego zmysłu, jak gdyby zmysł ten był pieczęcią 

prawdy33. 

  

Wyodrębnianie i kodowanie charakterystycznych znaków różnych modal-

ności zmysłowych przyczynia się do rozwoju nie tylko zmysłowości, ale również 

wyobraźni i pamięci. Ponieważ na tym poziomie nie działa jeszcze refleksyjna sa-

moświadomość (Besinnung), która tworzy „wewnętrzne słowa” oraz temporalną 

ciągłość między nimi, protojęzykowa wyobraźnia ma charakter topograficzny34. 

Obrazy dryfujące w podstawie duszy tworzą dość swobodne połączenia asocja-

cyjne, nieuporządkowane według chronologii czasowej, a scalane jedynie przez 

zmysłową uwagę, która nadaje kierunek afektywnym dążeniom.  

Jak pisze Herder, Besonnenheit wydobywa z „oceanu doznań, który szumem 

przenika wszelkie zmysły”35 wyspowe obrazy, które zostają odciśnięte „pieczęcią” 

                                                           
33 Johann Gottfried Herder, Über Bild, Dichtung und Fabel, w: Herder, Werke, Bd. 4, 635. 
34 Herder, Eine Metakritik, 352. 
35 Herder, Rozprawa, 87. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

122 

 

świadomości. W procesie metaschematyzacji36 uczestniczą wszystkie zmysły, ale 

dominuje słuch i wzrok. Symultanicznie postrzegane obiekty wzorku są metasche-

matyzowane na potrzeby wewnętrznego zmysłu w przestrzennie uporządkowane 

przedstawienia, natomiast rejestrowane jako następstwo wrażenia akustyczne 

tworzą zaczątek świadomości czasu, budują pierwsze chronologiczne powiązania. 

Akustyczny i optyczny metaschematyzm konkurują ze sobą i jednocześnie koo-

perują, wytwarzając połączenia w procesie nieustannej habituacji.  

Topografia wyobraźni kształtowanej przez Besonnenheit odzwierciedla za-

razem „krąg życia”, w którym rozwija się człowiek. Herder przyznaje bowiem, 

że zmysłowa uwaga może zostać ukierunkowana z zewnątrz, np. przez rodziców, 

którzy, jakbyśmy dzisiaj powiedzieli, tworzą scenę wspólnej uwagi. Ralf Simon 

dowodzi, że nie można jej analizować w izolacji od społecznych i kulturowych 

praw rządzących rozwojem języka37. Dążenia tkwiące w podstawie duszy jednost-

kowej są więc pośrednio ukształtowane przez interakcje z najbliższym otocze-

niem. To z kolei potwierdza interpretację, że „zimna uwaga” uwolniona od przy-

musu bezpośredniej reakcji i natychmiastowej gratyfikacji nie zajmuje pozycji 

niezaangażowanego obserwatora, jak mogłoby sugerować literalne odczytanie 

tekstu Herdera. Wymaga ona bowiem ćwiczenia i habituacji: „Stan naszej chłod-

nej uwagi (Besonnenheit) jest sztucznym stanem, który osiągamy stopniowo po-

przez doświadczenie, naukę i przyzwyczajenie, a który często trudno nam utrzy-

mać w nieoczekiwanych okolicznościach”38. 

 Nawet wówczas, gdy uwaga ulega zewnętrznym wpływom, to ostatecznie 

sam podmiot musi utworzyć prototypową cechę obiektu, która w najgłębszej war-

stwie wyobraźni będzie (za pośrednictwem Besinnung) przyciagać niczym ma-

gnez inne powiązane z nią cechy. Dlatego „pieczęć świadomości” jest zazwyczaj 

niepowtarzalna. Sama Besonnenheit nie tworzy jeszcze wewnętrznego języka, lecz 

zmysłowo-imaginatywny protojęzyk, który jest niestabilny i silnie zindywiduali-

zowany. Możemy powiedzieć, że zmysłowa uwaga stawia jedynie znaki przestan-

kowe w niezrozumiałym tekście obrazów lub że rozkłada w szumie doznań ak-

centy, które tworzą melodię będącą podłożem dla pamięci i późniejszego języka. 

Owa melodia jest niepowtarzalna u każdego człowieka.  

                                                           
36 Pojęcie metaschematyzmu oznacza u Herdera proces schematyzacji wstępnie ustrukturyzowa-

nych doznań sensorycznych w trwałe wyobrażenia, które mogą stać się obiektem pamięci.  
37 Ralf Simon, Der poetische Text als Bildkritik (Paderborn: Fink, 2009), 144–146. 
38 Herder, Über Bild, 643. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

123 

 

II. 

Besinnung – zmysłowa samoświadomość 

 

W literaturze tematu zazwyczaj nie uwzględnia się Herderowskiego rózróż-

nienia na uwagę identyfikującą i refleksyjną. Wielu badaczy wręcz utożsamia oby-

dwa pojęcia lub uznaje, że rozróżnienie to jest niejasne i pozbawione znaczenia. 

Uważna lektura Rozprawy pokazuje jednak, że Herder dość precyzyjnie wyodręb-

nia obydwie funkcje uwagi zmysłowej. Przede wszystkim podkreśla, że identyfi-

kująca uwaga jest warunkiem uwagi refleksyjnej i że ta relacja nie jest odwracalna. 

„Nie każda aktywność duszy jest bezpośrednim następstwem refleksji (Besin-

nung), każda jednakże jest następstwem uwagi”39. Besonneheit konstytuuje zatem 

zmysłowo-imaginacyjny protojęzyk izolowanych cech, które stanowią podłoże 

dla operacji Besinnung  tworzącej właściwy „wewnętrzny język”. Zmysłowa uwaga 

działa punktowo i ma pasywny charakter, pozbawiona jest bowiem autorefleksji, 

która umożliwia kreatywne wykorzystanie utrwalonych znaków sensorycznych. 

Herder podkreśla to wyraźnie, pisząc, że ludzka dusza jest „osadzona w stanie 

zmysłowej uwagi” („in Zustand von Besonnenheit gesetzt”)40. Trudny do przeło-

żenia na język polski imiesłów „gesetzt” podkreśla wyraźnie bierny charakter 

funkcjonowania identyfikującej uwagi, a pośrednio odnosi się do pojęcia Setzung 

(ustanowienie), które oznacza akt ukonstytuowania rozpoznawalnej cechy. Sama 

Besonnenheit nie jest jeszcze aktywną syntezą w sensie samoświadomego aktu 

ustanowienia, lecz receptywną identyfikacją. W przytoczonym wcześniej przykła-

dzie owcy zmysłowa uwaga jedynie wyodrębnia cechę charakterystyczną (dźwięk 

beczenia). Dopiero ponowna percepcja owcy umożliwia rozpoznanie tej cechy 

przez Besinnung. Cecha ta przekształca się wówczas w pierwsze wewnętrzne 

słowo, które umysł będzie mógł potem przywołać niezależnie od zewnętrznych 

okoliczności.  

 
Owca wraca […] beczy – i teraz [zmysł wewnętrzny duszy] ją rozpoznaje! „Aha! Ty 

beczysz!” czuje wewnętrznie, rozpoznał ją w sposób ludzki, gdyż wyraźnie, to zna-

czy poprzez cechę rozpoznaje i nazywa. […] Przez cechę? I cóż było to innego, jak 

                                                           
39 Herder, Rozprawa, 138. 
40 Johann Gottfried Herder, Abhandlung über den Ursprung der Sprache, w: Johann Gottfried 

Herder, Werke, Bd. 1, Frühe Schriften 1764-1772, red. Ulrich Gaier (Frankfurt am Main: Deutscher 

Klassiker Verlag, 1985), 722. W polskim przekładzie ustęp ten znajduje się w: Herder, Rozprawa, 87. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

124 

 

nie wewnętrzne słowo-cecha? Dźwięk beczenia dostrzeżony przez człowieka jako 

znamię owcy, siłą tego określenia, stał się nazwą owcy, chociaż jego język nigdy nie 

próbował jej wyjąkać41. 

 

Z powodu powierzchownej lektury tego fragmentu interpretowano Herde-

rowską koncepcję genezy języka jako prostą teorię mimetyczną, która wyjaśnia 

początki języka w oparciu o zjawiska onomatopei42. Nic bardziej mylnego, gdyż 

Herder stwierdza expressis verbis: „Nie ma w duszy zasady naśladownictwa”43. 

Przyczyną mylnej interpretacji wydaje się być akustyczna specyfika wykorzysta-

nego przez Herdera przykładu. Bez wątpienia pojawia się tutaj pewien rodzaj mi-

metyczności, ale wykraczający daleko poza imitatywne reakcje. Należy pamiętać, 

że „dźwięczące słowo”44 nie oznacza wyartykułowanego dźwięku, nie jest skiero-

wane na zewnątrz ku jakiemuś adresatowi, lecz rozbrzmiewa wyłącznie w duszy:  

 
Rozpoznał owcę po beczeniu, był to uchwycony znak, dzięki któremu dusza wyraź-

nie uprzytomniała sobie wyraźnie określoną ideę – czymże jest innym jak nie sło-

wem? A czym jest cały ludzki język, jak nie zbiorem takich słów? Nawet jeśliby ni-

gdy się nie zdarzyło, żeby tę ideę przekazać innemu stworzeniu i tym samym chcieć 

lub móc oddać beczeniem ustami tę cechę refleksyjnej uwagi (Besinnung); jego du-

sza jakby we wnętrzu zabeczała, ponieważ wybrała ten dźwięk na znak przypomnie-

nia45.  

 

Powyższy cytat zawiera w skrócie sedno koncepcji wewnętrznego języka. Dźwięk 

beczenia staje się „nazwą”, jednakże nie w znaczeniu kategorii syntaktycznej, lecz 

jako niewyartykułowane, wewnętrzne słowo-cecha. Z kolei termin „idea” można 

rozumieć jako konotację nazwy, czyli jako ogół innych cech, które są powiązane 

z jej desygnatem (wełnistość owcy, jej postać, zapach, jakości dotykowe etc.). 

Dźwięk beczenia funkcjonuje zatem jako akustyczny rdzeń, wokół którego krysta-

lizuje się semantyczny potencjał (konotacja nazwy) odnoszący się do owcy.  

Przykład z owcą może sugerować, że Herder promuje mimetyczną teorię ge-

nezy języka, ponieważ powstanie wewnętrznego słowa zakłada podobieństwo 
                                                           

41 Herder, Rozprawa, 89. 
42 Manfred Krüger, „Der menschlich-göttliche Ursprung der Sprache. Bemerkungen zu Herders 

Sprachphilosophie”, Wirkendes Wort 1967, nr 17: 7. 
43 Herder, Rozprawa, 90. 
44 Tamże, 99. 
45 Tamże, 89. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

125 

 

między utrwalonym przez uwagę akustycznym obrazem a dźwiękiem wydawa-

nym przez realną owcę. Ponadto autor Rozprawy przyznaje zmysłowi słuchu pry-

mat w procesie kształtowania się języka. Należy jednak pamiętać, że Besinnung 

nie ogranicza się do sfery dźwiękowej, lecz działa również w innych modalno-

ściach zmysłowych, co Herder podkreśla w dalszej części tekstu.  

Narodziny języka nie są dla niego rezultatem imitacji, nie istnieje naturalna 

motywacja wewnętrznych słów poza nielicznymi wyrazami dźwiękonaśladow-

czymi. Wbrew pozorom przykład z owcą nie mieści się w kategorii onomatopei, 

gdyż „nazwa” nie ma tutaj charakteru wokalnego. To wyłącznie bezgłośny ślad 

pamięciowy, który służy do porządkowania rozmaitych wyobrażeń, afektów i do-

znań odsyłających do tego samego desygnatu. Kategorię podobieństwa należałoby 

więc odnieść do refleksyjnej struktury Besinnung  lub efektu echa, o którym traf-

nie pisze Ilit Ferber:  

 
Manifestacja echa [...] jest niezależna od mowy lub produkcji dźwięku, dlatego po-

winna być rozumiana raczej w kategoriach repetycji, zgody i czegoś, co jest zwrotnie 

odzwierciedlane. Echo dotyczy więc w większym stopniu refleksyjnego ruchu w ob-

rębie zamkniętej przestrzeni duszy, aniżeli tylko prostego powtórzenia dźwięku. To 

Herderowskie źródło ludzkiego języka odnosi się do efektu echa, który występuje 

w trzech zmysłach (słuchu, wzroku i dotyku)46.  

 

Uwaga ta jest niezwykle cenna dla moich analiz. Według Ferber echa nie należy 

utożsamiać ani z naśladowaniem zewnętrznego dźwięku, ani z prostym mecha-

nicznym powtórzeniem. Efekt echa charakteryzuje bowiem przede wszystkim re-

fleksyjność Besinnung, która odzwierciedla samą siebie. Jak pisze Herder, dzięki 

refleksyjnej uwadze człowiek „może wyszukać sobie zwierciadlaną sferę, może 

przejrzeć się w sobie jak w zwierciadle”47. Jak należy to rozumieć? W akcie Besin-

nung poprzez jednoczesną apercepcję świata i podmiotu powstaje specyficzna 

struktura uznania (Anerkennung), która łączy rozpoznanie danej cechy z aktem 

„porozumienia duszy z sobą samą”48. Uwaga przeprowadza tutaj wewnętrzny dia-

                                                           
46 Ilit Ferber, Langage Pangs. On Pain and the Origin of Language (New York: Oxford University 

Press, 2019), 69. 
47 Herder, Rozprawa, 82. Herder, Abhandlung, 717. 
48 Tamże, 90. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

126 

 

log, który wieńczy uznanie danej cechy za wewnętrzne słowo. Herderowi nie cho-

dzi bynajmniej o solipsystyczne monologizowanie, jak sugeruje Küntzel49, ponie-

waż każdy język, również wewnętrzny, charakteryzuje się, według niego, spo-

łeczną naturą. „Zgodnie więc ze swoją naturą pierwsza myśl ludzka przygotowuje 

do umiejętności prowadzenia dialogu z drugimi. Pierwsza cecha, którą ujmuję, 

jest słowem-cechą dla mnie i słowem-wiadomością (Mitteilungswort) dla in-

nych”50. Wewnętrzny język służy przede wszystkim do scalania i porządkowania 

fundus animae i spełniając tę funkcję przygotowuje umysł do rozwinięcia zdolno-

ści komunikacyjnych. Bezgłośne słowa nie tworzą właściwego intersubiektyw-

nego języka, ale są jego warunkiem koniecznym, nawet jeśli ich społeczna natura 

ma wyłącznie wirtualny charakter. 

Włączenie w akt refleksyjnej uwagi struktury uznania pozwala Herderowi 

odrzucić tezę o arbitralności ludzkiej mowy. „Wymyślić z głowy język dowolnie 

i bez jakiegokolwiek uzasadnienia wyboru jest dla duszy ludzkiej, która we wszyst-

kim pragnie mieć choćby jedno jedyne uzasadnienie, co najmniej taką męczarnią, 

jak dla ciała pozwolić się zagłaskać na śmierć”51 Uznanie nie może być interpreto-

wane jako czysto subiektywna, arbitralna decyzja, ponieważ zależy ono od uprzed-

niego aktu Besonnenheit, a zatem od praw rządzących ludzką zmysłowością. Na-

rodziny wewnętrznego słowa opierają się zatem na paradoksalnej umowie, która 

nie jest ani konwencją zawieraną przez społeczność, ani wyłącznie subiektywnym 

i arbitralnym aktem.   

 Herder usiłuje ominąć tutaj błędne koło, w jakie popadają kontraktuali-

styczne teorie genezy języka zakładające, że członkowie danej wspólnoty pozba-

wieni języka mogą umówić się, jakie dźwięki należy uznać za akceptowalne przez 

wszystkich słowa. Skoro ludzkie myślenie zależy od języka, powyższa teoria po-

pada w ewidentną sprzeczność „Najmniej jest to porozumienie, dowolna, kon-

wencja społeczna”52.  

                                                           
49 Heinrich Küntzel, Johann Gottfried Herder zwischen Riga und Bückeburg. Die Ästhetik und 

Sprachphilosophie der Frühzeit nach ihren existenziellen Motiven (Frankfurt am Main: Diesterweg, 

1936), 69. 
50 Herder, Rozprawa, 98. 
51 Tamże, 108. 
52 Tamże, 90. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

127 

 

Również teorie wywodzące język z gestów nie rozwiązują tego problemu, po-

nieważ nie potrafią przekonująco wyjaśnić przejścia od ekspresji cielesnej do in-

tencjonalnej mowy. Filozof akceptuje przekonanie, że konwencja społeczna jest 

niezbędna do uformowania dojrzałego języka, docenia również wagę mowy ciała 

jako zjawiska towarzyszącego i wspierającego proces kształtowania się ludzkiej 

komunikacji. Broni jednak idei, zgodnie z którą konwencja jako akt uznania musi 

zostać najpierw ustanowiona w obrębie jednostkowej podmiotowości: „Rodzice 

nigdy nie uczą dzieci języka bez tego, żeby one same zawsze go nie wymyśliły, 

rodzice zwracają im tylko uwagę na różnice przedmiotów przy pomocy różnych 

znaków słownych i tak nie zastępują im, lecz ułatwiają i wynagradzają użycie ro-

zumu przez język”53. 

Podsumowując powyższe analizy, warto jeszcze raz uwypuklić różnicę mię-

dzy identyfikującą i refleksyjną funkcją zmysłowej uwagi. Besinnung tworzy we-

wnętrzne słowo-cechę, które różni się od cechy wyodrębnionej przez Besonnen-

heit swoją wyrazistością i stabilnością.54 W obu przypadkach powstają konfigura-

cje obrazów pamięciowych zogniskowane wokół wyróżnionego symbolu zmysło-

wego. Jednakże aktywna, refleksyjna uwaga tworzy je wolicjonalnie, a ponadto za-

czyna je odnosić nawzajem do siebie, rozbudowując coraz gęstszą sieć powiązań. 

W ten sposób symbole nie odnoszą się tylko do zewnętrznego obiektu, lecz rów-

nież komunikują się między sobą, dzięki czemu mogą reprezentować obiekt in ab-

sentia. Refleksyjna uwaga aktywizuje wreszcie samoświadomość, która jest pod-

stawą procesów myślowych. Natomiast Besonnenheit to pasywny akt identyfikacji 

wyodrębnionej cechy, który niejako automatycznie uruchamia niestabilne połą-

czenia skojarzeniowe.  

Pojęcie „wewnętrznego słowa-cechy” wyjaśnione na przykładzie z owcą 

może być mylące pod względem terminologicznym, ponieważ sugeruje, że Her-

derowi chodzi w tym przypadku o językowe signifiant – akustyczny obraz słowa. 

W istocie należałoby je rozumieć jako signifié – prejęzykowe znaczenie złożone 

ze zmysłowo-imaginatywnych treści. Jako dźwięczący w duszy symbol jednoczy 

                                                           
53 Tamże, 92. 
54 Herder nawiązuje tutaj do Baumgartenowskiego rozróżnienia, zgodnie z którym percepcje 

mętne (confusis) nie są wprawdzie wyraźne (distinctivus), ale przysługuje im pewien stopień jasności 

(claritas). Mętne wyobrażenia, czyli cechy wyodrębnione przez Besonneheit ukazują przedmiot wyłącz-

nie w oparciu o świadectwo zmysłów. Besinnung przekształca zaś cechy w wewnętrzne słowa-cechy, 

które są wyraźne w tym sensie, że mogą stanowić podstawę dla pojęciową dystynkcji. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

128 

 

ono całą konfigurację innych mniej lub bardziej wyraźnych wyobrażeń odnoszą-

cych się do tego samego obiektu, wprowadzając tym samym strutkury porządku 

w obszarze fundus animae. 

 

Zakończenie  

U źródeł poetyckiego geniuszu 

 

Herder opisuje pierwszy moment Besinnung jako przebudzenie z imagina-

tywno-zmysłowego snu równoznaczne z powstaniem języka55. Z perspektywy sa-

moświadomości wszelkie stany zachodzące w podstawie duszy, nawet te, które są 

wyodrębniane przez Besonneheit snują „mętny sen wyobrażeń, który może nie-

jako podążać jedynie za wegetatywym uczuciem; ale w tym ciemnym śnie działa 

dusza mocą wszystkich swoich sił”56. Jednakże „stopniowo dusza budzi się ze swo-

jej drzemki i przez całe życie będzie nosić w sobie te wcześnie uchwycone senne 

idee, będzie ich używać i w pewnym sensie będzie się z nich składać”57. Autore-

fleksyjna uwaga budząca życie psychiczne do stanu samoświadomości prze-

kształca cechy sensoryczne w wewnętrze słowa, rozbudowując stopniowo sieci 

wyobrażeniowych asocjacji. W ten sposób konstytuuje się niepowtarzalny poten-

cjał semantyczny, który nigdy nie zostaje w pełni wyartykułowany w języku. Kry-

stalizujące się wokół wewnętrznych słów-cech, nasycone emocjami połączenia 

skojarzeniowe stanowią źródło poetyckiego geniuszu, z którego czerpie każdy kre-

atywny akt ludzkiej mowy. W „otchłani duszy” spoczywają zatem niedostępne dla 

racjonalnego poznania konstelacje obrazów i „jedynie resztki tych obrazów”58 

mają szansę dotrzeć do świadomości. Jak pisze filozof, tworzą one „pierwsze, po-

tężne, wieczne formy pamięci i fantazji”59. Formacje psychiczne powstające w póź-

niejszych stadiach rozwoju języka niejako nawarstwiają się na nich, tracąc jedno-

cześnie bezpośrednią łączność z nimi. Jednakże nawet wówczas stłumione po-

kłady zmysłowego znaczenia zabarwiają świadome przeżycia i językową ekspresję. 

Wzrost poziomu abstrakcyjności języka tożsamy z oddalaniem się od jego zmy-

słowego podłoża nie eliminuje więc bezpowrotnie pierwszych „wewnętrznych 

                                                           
55 Tamże, 87. 
56 Herder, Viertes Kritisches Wäldchen, 276. 
57 Tamże. 
58 Tamże, 277. 
59 Tamże. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

129 

 

słów”: „Stanowią one ciemne podłoże w nas, które później wyblakłe obrazy i ko-

lory naszej duszy zbyt często i zbyt mocno modyfikują i jedynie szkicują”60. 

W rzadkich chwilach, gdy „dogłębnie zamieszkujemy w sobie”61 i pozwalamy 

tym obrazom przedostać się na powierzchnię świadomości, racjonalne Ja napo-

tyka swojego ciemnego sobowtóra i „przeżywa wstrząs u samych podstaw, wyco-

fuje się, jakby stanęło nad przepaścią lub jak gdyby zobaczyło swój obraz”62. 

Te momenty rozbłysku ukrytego potencjału semantycznego konstytuują moment 

„pełnej mowy”, w której odtworzona zostaje elastyczność skojarzeniowych połą-

czeń między zmysłowymi wyobrażeniami. Mówiący podmiot przełamuje wów-

czas reguły konwencjonalnej mowy podporządkowanej społecznym normom ko-

munikacji i zaczyna wyrażać swoje najgłębsze odczucie świata i siebie samego. 

Wewnętrzny język wyłania się zatem z nieustannego dialogu między zmysło-

wymi symbolami, afektami i mętnymi wyobrażeniami, który zachodzi w podsta-

wie duszy i odzwierciedla wpływy zewnętrznego świata. Język ten jest dogłębnie 

zanurzony w strumieniu doświadczenia, które nie może zaistnieć bez pośrednic-

twa biologicznego organizmu zaabsorbowanego swoim otoczeniem. Wyraża on 

jednak nie tylko witalne potrzeby ciała, ale również źródłowe formy postrzegania 

i odczuwania świata. Tym samym niewypowiedziany język wewnętrznych słów 

definiuje granicę między obszarem stanów mentalnych, które są bezpośrednio do-

stępne dla ujęzykowionej świadomości a sferą nieświadomych znaczeń, które do-

chodzą do głosu w przypływach poetyckiego geniuszu. 

 

 

 

Bibliografia 
 

Barnard, Frederick. Zwischen Aufklärung und politischer Romantik. Eine Studie über Herders 

soziologisch-politisches Denken. Berlin: Erich Schmidt Verlag, 1964. 

Baumgarten, Aleksander Gottlieb. Metafizyka. Tłum. Jacek Surzyn. Kęty: Wydawnictwo Marek 

Derewiecki, 2012. 

Bertram, Georg. Herders antireduktionische Sprachphilosophie. W: Herder im Spiegel der Zei-

ten: Verwerfungen der Rezeptionsgeschichte und Chancen einer Relektüre, red. Tilman 

Borsche, 227–246. München: Fink, 2006. 

                                                           
60 Tamże, 278. 
61 Tamże, 277. 
62 Tamże, 276. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

130 

 

Ferber, Ilit. Langage Pangs. On Pain and the Origin of Language. New York: Oxford University 

Press, 2019. 

Gaier, Ulrich. Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik. Stuttgart: Frommann-Holz-

boog, 1988. 

Herder, Johann Gottfried. Myśli o filozofii dziejów, t. 1-2. Tłum. Józef Gałecki. Warszawa: 

PWN, 1962. 

Herder, Johann Gottfried. Abhandlung über den Ursprung der Sprache. W: Johann Gottfried 

Herder. Werke, Bd. 1, Frühe Schriften 1764-1772, red. Ulrich Gaier, 695–810. Frankfurt 

am Main: Deutscher Klassiker Verlag, 1985. 

Herder, Johann Gottfried. Rozprawa o pochodzeniu języka. W: Johann Gottfried Herder. Wy-

bór pism. Tłum. Barbara Płaczkowska, 59–175. Wrocław: Zakład Narodowy im. Osso-

lińskich, 1987. 

Herder, Johann Gottfried. Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele. W: Johann Gott-

fried Herder. Werke, Bd. 4, Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum 1774-

1787, red. Martin Bollacher i inni, 187–243. Frankfurt am Main: Deutscher Klassiker Ver-

lag, 1994. 

de Condillac, Étienne Bonnot. O pochodzeniu poznania ludzkiego. Tłum. Kazimierz Brończyk. 

Warszawa: De Agostini & Altaya, 2002. 

Herder, Johann Gottfried. Viertes Kritisches Wäldchen. W: Johann Gottfried Herder. Werke, 

Bd. 4, 247–442. 

Herder, Johann Gottfried. Über Bild, Dichtung und Fabel. W: Johann Gottfried Herder, Werke, 

Bd. 4, 633–677. 

Herder, Johann Gottfried. Eine Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft. W: Johann Gottfried 

Herder. Werke, Bd. 8, Schriften zu Literatur und Philosophie 1792-1800, red. Hans 

D. Irmscher, 303–640. Frankfurt am Main: Deutscher Klassiker Verlag, 1998. 

Kant, Immanuel. Recenzje Myśli o filozofii dziejów. W: Imamnuel Kant. Rozprawy z filozofii 

historii. Tłum. Mirosław Żelazny i inni, 50–68. Kęty: Antyk, 2005. 

Krüger, Manfred. „Der menschlich-göttliche Ursprung der Sprache. Bemerkungen zu Herders 

Sprachphilosophie”. Wirkendes Wort 1967, nr 17: 1–11. 

Küntzel, Heinrich. Johann Gottfried Herder zwischen Riga und Bückeburg. Die Ästhetik und 

Sprachphilosophie der Frühzeit nach ihren existenziellen Motiven. Frankfurt am Main: 

Diesterweg, 1936. 

Metzger, Stefan. Die Konjektur des Organismus. Wahrscheinlichkeitsdenken und Performanz 

im späten 18. Jahhundert. Münich: Fink, 2002. 

Schmitz-Emans, Monika. Metaphern der Sprache – Sprache der Metaphern. Metaphorologi-

sche Überlegungen zu sprachphilosophieschen Texten Herders. W: Herders Rhetoriken 

im Kontext des 18. Jahrhunderts, red. Ralf Simon, 67–80. Heidelberg: Synchron, 2012. 

Simon, Ralf. Der poetische Text als Bildkritik. Paderborn: Fink, 2009. 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

131 

 

Summary 

 

The Conjecture of the “Internal Language”  

in Johann Gottfried Herder’ philosophy 

 

The author examines the concept of non-verbal speech of “inner words” which lies at the 

core of Herder's theory of language genesis. The topic is generally ignored by scholars dealing 

with the subject. The major point in the author’s interpretation is that of distinguishing two 

aspects of the cognitive function of the mind embodied in sensuality introduced by Herder in 

place of the classic concept of the intellect. This is the distinction between Besonnenheit (iden-

tifying attention) which encodes iconic signs at the ground of the soul (fundus animae), and Be-

sinnung (reflective attention) which transforms the signs fixed by Besonnenheit into inner 

words. Identifying attention compensates for the inborn human deficit of instincts, while re-

flective attention introduces the element of self-reflection into sensuality and generates an in-

ternal dialogue of the soul with itself, based on which the first thought processes and phonetic 

language arise. 

 

Keywords: language, Johann Gottfried Herder, sensory cognition, imagination, fundus 

animae, identifying attention, reflective attention 

 

 

 

Zusammenfassung 

 

Die Konjektur der inneren Sprache  

in der Philosophie von Johann Gottfried Herder 

 

Der Artikel beschreibt das Konzept der nonverbalen Sprache der "inneren Wörter",  die 

ein wichtiges Element von Herders Theorie des Sprachursprungs ausmacht und leider von For-

schern meistens übersehen wird. Der wichtigste Punkt der vorgestellten Interpretation wird die  

Unterscheidung zwischen zwei Aspekten der kognitiven Funktion des Geistes sein, die in der 

Sinnlichkeit verkörpert sind und die Herder anstelle des klassischen Konzepts des Verstandes 

einführt: die Besonnenheit (identifizierende Aufmerksamkeit), die ikonische Zeichen in der 

Grundlage der Seele (fundus animae) kodiert und die Besinnung (reflektierende Aufmerksam-

keit), die die von Besonnenheit geprägten Zeichen in innere Worte verwandelt. Die Besonnen-

heit kompensiert das angeborene menschliche Instinktdefizit, während die Besinnung eine 

Funktion der Selbstreflexion in die Sinnlichkeit einführt und einen inneren Dialog der Seele mit 

sich selbst konstituiert, auf dessen Grundlage die ersten Denkprozesse und die phonetische 

Sprache entstehen.  

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58



Rafał Michalski, Koniektura „wewnętrznego języka”…  

 

132 

 

Schlüsselwörter: Sprache, Johann Gottfried Herder, sinnliche Erkenntnis, Vorstellungs-

kraft, Fundus Animae, Besonnenheit, Besinnung 

 

 

Information about Author: 

 

RAFAŁ MICHALSKI, habilitated doctor, associate professor, Faculty of Philosophy and Social 

Sciences, Nicolaus Copernicus University in Toruń; address for correspondence: Collegium Minus, Fosa 

Staromiejska 1A, 87-100 Toruń; e-mail: metasis@umk.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/02/2026 21:45:58

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

