
  

 

89 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 29 (2020) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2020.29.89-112 

 

 Manfreda Sommera filozofia zbierania 

   

 Witold Nowak1 
 https://orcid.org/0000-0002-3799-1851 

 

Artykuł poświęcony jest filozofii Manfreda Sommera i jego fenomenologii praktyk zbie-

rania. Podstawą koncepcji Sommera jest odróżnienie zbierania ekonomicznego i estetycznego. 

Zbieranie ekonomiczne ma charakter nierozróżniającej kumulacji. Zbieranie estetyczne jest 

różnicujące, nakierowane na indywidualne cechy przedmiotu. Przy bliższej analizie pierwsze 

okazuje się ułomną, niepełną odmianą drugiego. Zbieranie i kolekcjonowanie mają u swego 

źródła fakt, że człowiek to homo videns – istota, która znajduje najwyższą radość w oglądzie 

i która pragnie trwać w owym oglądzie na zawsze. Omówienie koncepcji Sommera kończy się 

zebraniem uwag wobec niej krytycznych.  

 

Słowa kluczowe: zbieranie, kolekcjonowanie, rzecz, Manfred Sommer

 
Częściej niż jesteśmy gotowi to przyznać robimy coś, za-

czynamy się jakoś zachowywać, zanim naszą czynność za-

czniemy ujmować i kontynuować jako działanie intencjo-

nalne. Cel wymyślamy wówczas, gdy już jesteśmy w dro-

dze; zachowujemy się jednak potem tak, jakbyśmy dążyli 

do niego od samego początku. Nasze działanie, podobnie 

jak nasze zbieranie i nasze życie, ma często formę opóź-

nionego początku1. 

 

                                                           
WITOLD NOWAK, doktor habilitowany, prof. UR, Instytut Filozofii, Wydział Socjologiczno-

Historyczny (Kolegium Humanistyczne), Uniwersytet Rzeszowski; adres do korespondencji: al. T. Rej-

tana 16 C, 35-959 Rzeszów; e-mail: nowwit@interia.pl 

  
1 Manfred Sommer, Zbieranie. Próba filozoficznego ujęcia, tłum. Jarosław Merecki (Warszawa: 

Oficyna Naukowa, 2003), 255.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

90 

 

 

Wstęp 

 

Praktyki zbierania i kolekcjonowania są dziś analizowane z perspektywy róż-

nych dyscyplin badawczych. Naturalną koleją zajmują się nimi muzealnicy, histo-

rycy archiwów i dokumentaliści. Czynności te bada się także z perspektywy histo-

rii kolekcji. Istnieją również studia psychologiczne poświęcone kolekcjonerstwu, 

a psychologizowanie tego zjawiska jest chyba także dominantą świadomości po-

tocznej. Filozofia bardzo długo pozostawiała kolekcje i praktyki zbierackie poza 

obrębem swych zainteresowań. Jeśli już poświęcała uwagę tym ostatnim, to na 

gruncie antropologii i poszukiwania czynności specyficznie ludzkich – tego, co 

stanowi humanum2. Filozoficzno-historyczne studia nad kolekcjami zainicjował 

na dobre polski badacz K. Pomian, autor klasycznej pracy Zbieracze i osobliwo-

ści3. Kiedy rozpoczynał badania nad kolekcjami, był niemal sam, natomiast obec-

nie liczba badaczy kolekcji jest już stosunkowo duża4.  

Niemiecki filozof Manfred Sommer (ur. 1945) – w latach 1974-1982 asystent 

Hansa Blumenberga, a później wydawca jego spuścizny, emerytowany profesor 

uniwersytetu w Kiel – zaprezentował wobec zbierania podejście stricte filozo-

ficzne. Stosując filozoficzną metodę fenomenologiczną i wystrzegając się moc-

nych przedzałożeń, spróbował on poddać oglądowi i uważnemu opisowi realne 

praktyki zbierania w ludzkim świecie, w Lebenswelt. Sommer opisuje mianowicie, 

jak zbieracz integruje swoją wiedzę i wolę, postrzeganie i fantazję; oraz jak na 

                                                           
2 Za pierwsze kolekcje uznawany jest zbiór kamyków z jaskini we Francji, pochodzący sprzed 

80 000 lat i nieco późniejsze akumulacje muszelek i kawałków pirytu odnalezione w grocie Hieny 

w Arcy-sur-Cure. Wtedy też musiało się narodzić kolekcjonerstwo pojęte jako gromadzenie przedmio-

tów nie dla ich celów użytkowych. Zob. The Cultures of Collecting, red. John Elsner, Roger Cardinal 

(Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1994), 2. 
3 Krzysztof Pomian, Zbieracze i osobliwości. Paryż-Wenecja. XVI-XVIII wiek, tłum. Andrzej 

Pieńkos (Gdańsk: Słowo/Obraz Terytoria, 2012). 
4 Pomian pokazywał ponadto związki kultury kolekcjonerskiej z badaniami naukowymi i filozofią 

nowożytnej Europy. Zob. Krzysztof Pomian, Kolekcjonerstwo i filozofia. Narodziny nowożytnego mu-

zeum, w: Krzysztof Pomian, Drogi kultury europejskiej. Trzy studia (Warszawa: IFiS PAN, 1996), 113 

i n. Z nowszych, w tym filozoficznych prac o kolekcjonowaniu zob. Lothar Beinke, Sammeln und 

Sammler (Tönningen: Der Andere Verlag, 2005); Philipp Blom, Sammelwunder, Sammelwahn. Szenen 

aus der Geschichte einer Leidenschaft (Frankfurt am Main: Eichborn, 2004); Philipp Blom, To Have and 

to Hold. An Intimate History of Collectors and Collecting (New York: Overlook Press, 2003); Andreas 

U. Sommer, Dagmar Winter, Miguel Skirl, Die Hortung. Eine Philosophie des Sammelns (Düsseldorf: 

Parerga Verlag, 2000). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

91 

 

mocy owej integracji może wykonywać ruchy, za sprawą których to, co było „tam” 

rozproszone, gromadzi „tutaj”. Dodajmy, że stosowanie metody fenomenologicz-

nej decyduje o pewnej kolistości, nawrotowości prezentowanych rozważań filo-

zofa: sens zbierania ulega dzięki temu stopniowemu rozjaśnianiu. Metoda Som-

mera nie lekceważy też podejścia właściwego filozofii analitycznej i hermeneutyce; 

poświęca on uwagę odkrywanym w praktyce języka znaczeniom kluczowych słów, 

zwłaszcza zbierania, ale też kolekcjonowania, budowania, czytania. Uważne słu-

chanie mowy kieruje nas ku słowom, które od wielu setek lat nazywają interesu-

jące nas praktyki zbierania, żegnania bliskich, przypominania sobie czegoś, licze-

nia. W słowach tych Sommer pokazuje nam zapoznane sensy, które rozświetlają 

znaczenie wykonywanych wciąż praktyk. W ten sposób w nowoczesnych prakty-

kach rozpoznajemy pradawne rytuały powiązane z kultem, służące wzmacnianiu 

wspólnot albo przetrwaniu: „Rolnik jest bowiem przede wszystkim kimś, kto bu-

duje (bauen) – uprawia (anbauen) i wznosi (aufbauen). Zajmuje się uprawą roli 

i budową domów”5 . Sommer nie przecenia jednak badań etymologicznych: ety-

mologia nie jest dla niego środkiem poznania rzeczy, lecz daje do niego impuls 

albo je wieńczy.  

 

 

Wobec psychologii zbierania 

 

Najdalszy jest Sommer od psychologizowania czynności kolekcjonerskich. 

Nie stara się dociec owych ukrytych bodźców, które rzekomo motywują zbiera-

czy6. Odrzuca w tym kontekście pojęcie „popędu zbierania” jako terminu osta-

tecznego, który miałby wyjaśniać genezę czynności kolekcjonerskich. Owszem, 

powiada trafnie, popęd taki istnieje, jeśli tylko uważamy, że tak jest i jeśli stosu-

jemy go do autoopisu naszych motywacji. Jednak: „Konstytucja i funkcja tego, co 

                                                           
5 Sommer, Zbieranie, 364. 
6 Oczywiście rozmaite strategie perswazyjne stosuje się w reklamie, zwłaszcza skierowanej do 

dzieci, mającej na celu nakłonienie ich do zbierania różnego rodzaju zabawek i obiektów kolekcjoner-

skich. Producenci narzucają tu ludziom swoją wolę, wykorzystując wiedzę z obszaru psychologii spo-

łecznej, która mówi, jakimi sposobami utrzymywać dzieci i nie tylko w stanie ciągłego niezaspokojenia 

i pragnienia nabycia kolejnego obiektu z kolekcjonerskiej serii. Zob. Marcin Napiórkowski, „Co zbierają 

nasze dzieciaki”, Tygodnik Powszechny 2019, nr 31: 12–16. Zob. też Russell W. Belk, Collecting in 

a Consumer Society (London, New York: Routledge, 2001). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

92 

 

odczuwamy jako popęd zbierania, mogą zostać ujęte tylko przez obserwację na-

szych czynności zbierania i przez opis ich istotnych form i typowego przebiegu”7. 

Innymi słowy, wiedzy o popędzie zbierania dostarcza jedynie opis samego zbiera-

nia. Sommer śledzi właśnie proces zbierania i dostrzega przede wszystkim radość 

(Lust), jaką daje zbieraczom zgromadzenie zbioru rzeczy.  

Spójnej odpowiedzi na pytanie, dlaczego zbieramy, nie daje też teoria relik-

tów. W zbieraniu widzi ona atawizm i dziedzictwo genetyczne. W zamierzchłej 

przeszłości, mówi się tu, zbieranie było korzystne, a często stanowiło konieczność, 

jednakże dziś jest bezcelowe. Teoria reliktów operuje pojęciem popędu do zbiera-

nia, uznając go za zbędny, lecz trudny czy nawet niemożliwy do wykorzenienia. 

Toleruje jego formy umiarkowane, jak hobby czy namiętność, ale gdy przybiera 

on postać pasji uznaje go za niebezpieczny i wymagające leczenia. Zbieracza pou-

cza się, aby zaniechał swych praktyk, gdyż są czymś prymitywnym w naszym no-

woczesnym świecie.  

Teoria reliktów niewiele w istocie tłumaczy. Jej główna teza ma postać: zbie-

ramy, ponieważ zbieraliśmy. Obecne zbieranie jest konsekwencją naszej przeszło-

ści. Nie potrafiliśmy zaprzestać zbierania we właściwym momencie i pozostało 

ono z nami jako czynność zbędna. Cierpimy na przymus powtarzania. Należy tu 

jednak zapytać, mówi słusznie Sommer: jakiego rodzaju czynnością było tamto, 

wcześniejsze zbieranie? I jeszcze: w jaki sposób pierwotne zbieranie akumulacyjne 

przetrwało w postaci zbierania estetycznego? 

Za redukcjonistyczną uznaje też Sommer teorię, którą nazywa teorią suroga-

tów. Podobnie jak w tamtej, tu również uznaje się, że zbieracz nie wie, co właściwie 

robi. Za zbieraniem zbieracza, mówią zwolennicy teorii surogatów, skrywają się 

pragnienia inne niż te widoczne. Zbieranie to wyraz albo symptom czegoś innego. 

To, co robi zbieracz jest naprawdę jedynie namiastką działania, którego nie może 

wykonać. Na przykład: zbieracz chce mieć władzę podobną władzy Boga, a ponie-

waż nie jest w stanie, wykonuje czynności zastępcze: gromadzi rzeczy przynajm-

niej w wycinku, może nawet reprezentatywnym, i trzyma je niczym swoje króle-

stwo. Tymczasem może właśnie dzięki czynnościom zbierania byliśmy w stanie 

pojąć ideę wszechmogącego Boga albo wytworzyć ideę jaźni jako jedności.  

Obie teorie – teoria reliktów i teoria surogatów – zgadzają się w zasadniczym 

podejściu do zbierania. Nie pytają, czym ono jest i jak przebiega, lecz zamiast tego 

                                                           
7 Sommer, Zbieranie, 465. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

93 

 

odpowiadają na pytanie, dlaczego w ogóle istnieje coś takiego, jak zbieranie. Za-

kłada się tu zatem, że fenomen zbierania nie zasługuje na poważne traktowanie, 

a to, co naprawdę interesujące skrywa się dopiero za nim. Teorie te zatem lekce-

ważą zbieranie, lekceważą również jego odmianę estetyczną, wszędzie dopatrując 

się drugiego dna i bardziej elementarnej niż deklarowana motywacji.  

 

 

Homo collector  i najczystsza forma zbierania 

 

Sednem koncepcji Sommera – a właśnie o koncepcji, i to nowatorskiej, na-

leży tu mówić – jest odróżnienie dwóch rodzajów zbierania oraz teza, że pierwsze, 

czyli akumulowanie ekonomiczne, jest ułomną, podrzędną wersją drugiego, czyli 

rozróżniającego zbierania estetycznego. Relacja zbierania ekonomicznego do 

zbierania estetycznego jest relacją zbierania „nieczystego” do „czystego”. Ale 

i zbieranie estetyczne, rozróżniające, posiada swój terminus ad quem, najwyższy 

stopień czystości. „Tę najczystszą formę zbierania spotykamy tam, gdzie groma-

dzone są rzeczy warte zobaczenia, które w ogóle nie istniałyby, gdybyśmy nie byli 

istotami znajdującymi przyjemność w oglądaniu, to jest rzeczy, które nie tylko są 

warte zobaczenia, lecz które zostały stworzone wyłącznie dlatego, abyśmy je 

z przyjemnością oglądali”8. Owe rzeczy to dzieła sztuki. Można o nich powiedzieć, 

iż są wzorcowymi przypadkami rzeczy wartych zobaczenia. Innymi słowy, wśród 

różnych wartych zobaczenia rzeczy są takie, które w sposób paradygmatyczny re-

alizują pojęcie rzeczy wartych zobaczenia – i są to właśnie dzieła sztuki. Zostały 

one stworzone po to, abyśmy mogli oglądać je z estetyczną przyjemnością. Należą 

tu dzieła z obszaru sztuk plastycznych, ale także dzieła innych rodzajów sztuk, nie 

przeznaczone do optycznego oglądania, lecz do oglądu i odczytywania ich w inny 

sposób (dzieła filmowe, muzyczne, literackie).  

Przewaga dzieł sztuk plastycznych – obrazów, rzeźb – nad pozostałymi po-

lega na tym, iż są one ciągle obecne dla naszego ujmującego je zmysłu, podczas 

gdy tamte – symfonie, powieści, filmy fabularne i dokumentalne – trwają co 

prawda przez czas jakiś, lecz nie trwają stale. Kontemplacja pierwszych nie napo-

tyka praktycznie żadnych ograniczeń. Zatem: „tak, jak wizualne spostrzeżenie jest 

                                                           
8 Tamże, 86. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

94 

 

prototypem oglądu, podobnie przeznaczone dla wzroku dzieło sztuki jest wzor-

cowym przypadkiem tego, co warte zobaczenia”9. I dodajmy: a zbieracz dzieł 

sztuki jest pierwowzorem zbieracza, autentycznym homo collector.  

 

 

Świat ludzki i narodziny zbierania 

 

Każdy z nas wie, czym jest zbieranie i każdy potrafi zbierać. Zbieranie jest 

częścią naszego świata życia (Lebenswelt), czymś znanym nam od dzieciństwa. 

Badanie fenomenologiczne – jako badanie filozoficzne – wychodzi właśnie od 

pewnych oczywistości i stara się odnaleźć w ich obrębie obszar tego, co niezreflek-

towane. Podejście Sommera jest także filozoficzne w innym sensie: zmierza ono 

do ukazania tego, co podstawowe, ostateczne, czyli do ustalenia fundamentalnych 

przyczyn zbierania. Gdy idzie o szczegóły metody, autor stara się niczego nie po-

mijać, lecz objąć analitycznym spojrzeniem wszystkie formy zbierania: począwszy 

od dzieł sztuki, a na odpadkach skończywszy, sytuując gdzieś pośrodku zbieranie 

grzybów i znaczków pocztowych. 

Więcej aniżeli o etiologii zbierania możemy powiedzieć o jego historii. 

Pierwszymi zbieraczami byli Adam i Ewa. Żywili się darami natury, które jedynie 

zrywali i zbierali, aż do zerwania niewłaściwego owocu. Kolejne pokolenia były 

już zmuszone do życia z pracy rąk i w dużym trudzie. W prehistorii biblijnej znaj-

dujemy też obraz przejścia od sposobu życia nomadów (myśliwych i zbieraczy) do 

życia osiadłych rolników i hodowców bydła. Rewolucja neolityczna, czyli „wygna-

nie z raju”, o którym mówi teologia, polegała na owym przejściu od receptywnego 

życia myśliwego do produktywnego rolnika10.  

Adam i Ewa byli jednak pierwszymi ludzkimi zbieraczami. Zbieranie aku-

mulacyjne, nierozróżniające – związane z opóźnieniem spożycia – spotykamy już 

bowiem u zwierząt. W historii ludzkości zbieranie – jagód, grzybów, nasion, ko-

rzeni, miodu – należało zaś do podstaw sztuki życia. Nie mają racji badacze i fe-

ministyczne ideolożki, które twierdzą, że zbieranie było domeną kobiet (figura 

dającej życie Ewy), zaś mężczyzna był krwiożerczym, agresywnym myśliwym. 

                                                           
9 Tamże, 87. 
10 Na temat mitów związanych ze Złotym Wiekiem ludzkości i jego odejściem zob. Emil Cioran, 

Historia i utopia, tłum. i wstępem opatrzył Marek Bieńczyk (Warszawa: Instytut Badań Literackich, 

1997), 79–91. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

95 

 

Zbieranie bowiem oznacza w wielu wypadkach także zabijanie (zbieranych ślima-

ków, raków, dżdżownic), zaś łowy bywają zajęciem angażującym całą wspólnotę, 

obie płcie. Zresztą, gdy nie ma zwierzyny, myśliwy musi stać się zbieraczem.  

Filozofia stara się uczynić zrozumiałym proces zbierania przez odniesienie 

go do podstawowych danych przebiegu ludzkiego życia. Życie to ma swe obiek-

tywne uwarunkowania. Świat człowieka jest mianowicie uformowany czasowo 

i przestrzennie, a ponadto dzieli się – według różnych stopni – na to, co znajduje 

się w tle oraz to, co jest na pierwszym planie. Dla człowieka-zbieracza na pierw-

szym planie sytuują się rzeczy. Dzięki istnieniu przestrzeni rzeczy mogą zładować 

się tu lub tam, blisko względem siebie lub wzajemnie oddalone, zaś dzięki czasowi 

mogą się poruszać albo trwać w miejscu. Przestrzeń, czas i rzeczy tworzą w ten 

sposób pole, w którym możliwe są stany rozproszenia i bycia obok siebie, a także 

procesy gromadzenia i rozpraszania.  

Pomiędzy obecnym w zbieraniu oglądem i kierującym zbieraniem pojęciem 

zachodzi stosunek asymetrii. Pojęcie nadaje wprawdzie kierunek spostrzeganiu, 

jednak spostrzeżenie mieści w sobie zawsze coś więcej i coś innego aniżeli to, ku 

czemu kierowało je pojęcie. Zachodzi tu najistotniejsza różnica między zbiera-

niem akumulującym (gathering) i zbieraniem rozróżniająco-estetycznym (collec-

tio). Pierwsze uchwytuje rzeczy bardzo szeroko – jedynie o tyle, o ile odpowiadają 

one kierującemu zbieraniem pojęciu. Drugie natomiast szuka przedmiotów, które 

dostarczają spostrzeżeniu zmysłowemu jakąś nadwyżkę oglądu. Zbieranie aku-

mulacyjne zdaje się dlatego trywialne w porównaniu ze zbieraniem estetycznym, 

choć należy dostrzec, że w dziejach ludzkości to ono pojawiło się jako forma pier-

wotna zbierania. 

 

 

Dwa rodzaje zbierania, a właściwie jeden 

 

Sommer stawia pytanie o to, co sprawia, że zbieranie jest zbieraniem, czyli 

pytanie o istotę zbierania. Zbieranie w swej czystej formie przebiega według sche-

matu: gromadzenie i oglądanie. Oto liczne przedmioty, które uprzednio były roz-

proszone, teraz zostają tak poruszone, że następnie znajdują się razem. Owo po-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

96 

 

ruszenie przedmiotów ku byciu razem motywowane jest pragnieniem ich ogląda-

nia. „To, co jest tu-oto, pozostaje tutaj i może być oglądane”11. Nieustanne bycie 

tu-oto oznacza obecność i trwanie. Ten rodzaj zbierania Sommer określa mianem 

zbierania estetycznego.  

Nieco inaczej wygląda przebieg zbierania, które nazwać można zbieraniem 

ekonomicznym. Aby posłużyć się przykładem myśliwego: to, co przynosi myśliwy 

natychmiast znika, bo zostaje zjedzone. Zbieranie ekonomiczne to zatem takie 

zbieranie, które kończy się zniknięciem tego, co zostało zebrane, nawet jeśli znik-

nięcie to ulega pewnemu opóźnieniu: „Gromadząc rzeczy, które mają zniknąć, 

wprowadzamy do procesu przemijania moment trwania. Ekonomiczna funkcjo-

nalizacja trwałego bycia tu oto sprawia, że jest ono tylko opóźnieniem znikania”12. 

Celem takiego zbierania nie jest już dający radość ogląd, lecz konsumpcja, nie 

trwanie, lecz zniknięcie. Nie jest to zatem – co słusznie podkreśla filozof – czyste 

zbieranie, lecz taka jego forma, która w porównaniu ze zbieraniem estetycznym 

musi zostać uznana za ułomną. Ta przekonująca teza jest zarazem paradoksalna 

z tego powodu, że – jak wspomniano – w dziejach ludzkości to zbieranie ekono-

miczne było pierwotne i dopiero na jego gruncie pojawiło się zbieranie rozróżnia-

jące.  

Dwa wymienione rodzaje zbierania – jeśli jeszcze przez chwilę chcemy po-

sługiwać się tą dychotomią – ufundowane są na przeciwieństwie zachowywania 

(conservatio) i niszczenia (annihilatio), przeciwieństwie bytu i nicości. To właśnie 

prowadzi Sommera do jego głównej tezy:  

 
Jeśli gromadzenie nie łączy się z oglądaniem tego, co nagromadzone, jako pełną 

formą estetycznego zbierania, to pozostaje jego niższą odmianą, zbieraniem ekono-

micznym. Ze sposobu, w jaki ta druga forma zbierania zależy od pierwszej, wi-

dzimy, że jest tylko jedno zbieranie: zachowująco-estetyczne. Na poziomie, na któ-

rym zanika, zbieranie staje się ekonomiczne, swoją najczystszą odmianę osiąga na-

tomiast w zbieraniu dzieł sztuki13. 

 

Ekonomikę znikania przeciwstawić należy estetyce zachowywania. Zbieranie 

właściwe oznacza bowiem odłożenie konsumpcji i używania: „Tam, gdzie spoży-

wanie (consumptio) zajmuje miejsce przechowywania (conservatio), nie można 
                                                           

11 Sommer, Zbieranie, 5. 
12 Tamże, 85. 
13 Tamże, 5. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

97 

 

mówić o zbieraniu”14. Dlatego właśnie należy uznać, iż istnieje tylko jedno zbiera-

nie, zbieranie estetyczne, czyli zachowujące, zaś zbieranie ekonomiczne jest jego 

ułomną odmianą. Spoglądając na dzieje ludzkości, przyjdzie jednak przyznać, że 

zbieranie ekonomiczne poprzedza, i to na długo, zbieranie estetyczne. Wśród lu-

dzi musiało najpierw nastąpić odkrycie tego, co warte oglądania, a następnie roz-

począć się zbieranie dzieł sztuki15.  

Oglądanie, o którym mowa w wypadku zbierania, oznacza ogląd. Istotnym 

elementem zbierania estetycznego jest pewien sposób oglądania, a mianowicie 

długie przyglądanie się. Za jego przeciwieństwo Sommer uznaje nagłe olśnienie, 

którego formą skrajną jest przeżycie mistyczne. Ogląd nie oznacza wyłączności 

doświadczenia optycznego, nie wyklucza udziału innych zmysłów, zwłaszcza 

zmysłu dotyku. Dopowiedzmy, że zwłaszcza posiadacze kolekcji prywatnych pra-

gną nie tylko oglądać, ale też dotykać zebrane przez siebie przedmioty. Możliwość 

dotykania jest okazaniem prawa własności względem tych rzeczy – inaczej aniżeli 

w odniesieniu do kolekcji publicznych, muzealnych etc., gdzie dotyk jest zasadni-

czo wykluczony. Po drugie, dotyk ma charakter hedonistyczny, realizuje przyjem-

ność haptyczną zbieracza. Po trzecie zaś, możemy w dotykaniu przez zbieracza 

dostrzec przejaw czułości i pietas względem zebranych rzeczy16.  

Mimo to, u ludzi wzrok zyskał hegemonię, zaś przenoszenie się wertykalne 

jest dla nas rodzajem samotranscendencji, gdyż nieustannie poszerza horyzonty. 

Wiele świadczy o tym, iż odczuwamy przyjemność mogąc patrzeć na coś z wysoka, 

widzieć z góry: szałasy i domki w górach, kolejki linowe, tarasy i wieże widokowe, 

                                                           
14 Tamże, 299. 
15 Rzecz jasna zbieranie estetyczne dotyczy nie tylko dzieł sztuki jako artefaktów, ale także niektó-

rych rodzajów naturaliów, jak kamienie, minerały, muszle, motyle. Zob. James Delbourgo, Collecting 

the World. Hans Sloane and the Origins of the British Museum (Harvard: Harvard University Press, 

2019). Hans Jonas traktuje obraz – malarską reprezentację widzialnego świata – jako ten rodzaj reliktu, 

który zaraz obok narzędzia i grobu, a także biżuterii i świątyni, świadczy o tym, iż pochodzi od istoty 

ludzkiej. Zob. Hans Jonas, Zmiana i trwałość. O podstawach rozumienia przeszłości, tłum. Piotr Do-

mański (Warszawa: IFiS PAN, 1992), 7. 
16 Zagadnienie to jest złożone. Przez czułość rozumiem tutaj zarówno pietyzm – czyli uczucie łą-

czące czułość z szacunkiem, jak w przypadku pamiątek po zmarłych, realizowane w historii antykwa-

rycznej (F. Nietzsche) i określane przez Rzymian mianem pietas – jak też mniej odświętne, zwyczajne 

i codzienne formy czułości powiązane niekiedy z antropomorfizowaniem rzeczy. Zob. Renata Tańczuk, 

„Kolekcjonowanie jako doświadczenie haptyczne. Refleksje teoretyczne”, Zbiór Wiadomości do Antro-

pologii Muzealnej 2015, nr 2: 9–28; W kulturze dotyku? Dotyk i jego reprezentacje w tekstach kultury, 

red. Anna Łebkowska, Łukasz Wróblewski, Patrycja Badysiak (Kraków: Nomos, 2017). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

98 

 

balony i lotnie… W sumie zaś: „zdolność do horyzontalnego i wertykalnego prze-

noszenia się jest cielesno-imaginatywną przyczyną tego, że jesteśmy również 

w stanie utworzyć spojrzenie obiektywne, a view from nowhere”17.  

 

 

Zbieracz: jego ruchy i jego intencje 

 

Postać zbieracza może być fascynująca – podobnie jak postać gracza, łowcy 

przygód, artysty, dandysa, flaneura czy odkrywcy – a to dlatego, iż realizuje on w 

natężeniu możliwości tkwiące w nas samych. Filozofia chce jednak skupić się na 

regułach i formach zbierania, chce rozjaśnić, co dzieje się w trakcie tego procesu 

i co zostaje osiągnięte jako jego rezultat. Docieka metod zbierania, a te występują 

zawsze, nawet wtedy, gdy zbieranie wkracza w szaleństwo.  

Od zbierania intencjonalnego, wiedzionego ludzką wolą, Sommer odróżnia 

zbieranie jako dzianie się. Woda zbiera się w kałuży, a kurz na książkach. Nie ktoś 

zbiera tu coś, lecz coś zbiera się. Jest to proces naturalny, pozbawiony intencji18. 

Najlepiej może powiedzieć, iż rzeczy lub materiały, z którymi coś się w takich ra-

zach dzieje, nie tyle się zbierają, co nagromadzają (sich ansammeln). Gdyby bo-

wiem to, co się gromadzi, zbierało się wskutek świadomego działania, wtedy nie 

nagromadzałoby się, tylko spotykałoby się (sich versammeln)19.  

Intencjonalnemu zbieraniu i zbieraniu się wspólny jest ruch zbierania. Jest 

on albo czystym procesem, zachodzeniem, wydarzaniem się (das Geschehen), 

                                                           
17 Sommer, Zbieranie, 202. 
18 „Nikt nie będzie raczej tak twierdził” (Sommer, Zbieranie, 14). Naturalnie niemal nikt nie przy-

pisuje rzeczom intencji i intencjonalnej sprawczości. Napotkać można jednak różne heterogeniczne wie-

rzenia, iż istnieją rzeczy mające moc sprawiania pewnych stanów. Rzeczami takimi są np. fetysze (z por-

tugal. feitico – czynić). Z kolei niektórzy przedstawiciele transhumanizmu sugerują lub twierdzą, iż ist-

nieje „życie rzeczy”, a w literaturze pięknej napotykamy motyw „buntu rzeczy” (choćby u N. Gogola), 

który ukazuje świat przedmiotowy jako aktywny, zdolny do celowego – z reguły szkodliwego dla czło-

wieka – działania. W kwestii intencjonalności rzeczy zob. Remo Bodei, O życiu rzeczy, tłum. Alicja Bie-

lak, przekład przejrzeli i poprawili Mateusz Salwa i Katarzyna Skórska (Łódź: Przypis, 2016), 56–62. 
19 Wątki te rozwija praca Judith Butler, Zapiski o performatywnej teorii zgromadzeń, tłum. Joanna 

Bednarek, (Warszawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2016), w której autorka twierdzi, iż celowe 

gromadzenie się ludzi w przestrzeni publicznej jest – nawet gdy pozbawione jest werbalnego wyrazu – 

aktem znaczącym. Sama obecność werbalnie niemego ciała znaczy. Dlatego ukonstytuowanie się zgro-

madzenia jest już deklaracją i polityczną aktywnością.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

99 

 

albo sensownym działaniem, przy czym pierwszy jest podstawą drugiego. I zaw-

sze, jeśli coś się zbiera, to się porusza. 

W związku z ruchem, możemy w tym momencie zdefiniować zbieracza: 

„Zbieracza można zatem w całkiem elementarny sposób pojąć jako kogoś, kto po-

ruszając się samodzielnie, porusza różne inne rzeczy w taki sposób, że to, co 

przedtem było oddalone, jest teraz razem”20. Zbieracz trzyma coś w dłoni, pod 

pachą, w ustach albo w kieszeni, a poruszając się porusza także owo coś. Czym zaś 

okazuje się w tej perspektywie zbieranie? Jeśli ruch, przez który poruszamy inne 

rzeczy nazwiemy noszeniem, wtedy zbieranie wypadnie nazwać znoszeniem.  

Trajektorię ruchów znoszonych rzeczy Sommer określa mianem schematu 

kolekcjonowania. Jest to gwiaździsty schemat schodzących się ku centrum dróg. 

Znajdujące się początkowo w rozproszeniu rzeczy poruszają się według tego sche-

matu i zmierzają ku miejscu, gdzie znajdują się blisko siebie. W zbieraniu zbieracz 

umiejętnie naśladuje to, co ukazuje mu natura: ars imitatur naturam. Zbieranie 

jest zatem – co nieczęsto podkreślano – aktem mimetycznym.  

Także w tym kontekście bez trudu rozpoznajemy dwie formy aktywnego, 

umyślnego zbierania. Przykładem pierwszej jest zbieranie grzybów, malin, pu-

stych butelek, groszy, używanych worków foliowych, przykładem drugiej – zbie-

ranie numizmatów, rycin, pocztówek, bibliofilskich wydań książek. Wspólne obu 

formom jest to, że zbierane rzeczy są do siebie podobne, że podpadają pod jedno 

pojęcie. To pojęcie określa, co zbieramy; i to za sprawą pojęcia rzeczy takie same 

schodzą się w jednym miejscu. Aspekt, pod jakim rzeczy są podobne może być 

różny – może to być wygląd rzeczy, ich funkcja, pochodzenie czy historia – ale 

podobieństwo musi występować. Jeśli ktoś nie potrafi powiedzieć, co zbiera – nie 

dysponuje odpowiednim wyrazem, a zatem i pojęciem – oznacza to, że nie zbiera 

niczego.  

 

 

Obiektywne warunki zbierania 

 

Nie wszystko daje się zbierać. Zbierać można nie przedmioty po prostu, ale 

jedynie określony ich rodzaj – rzeczy. Możemy co prawda gromadzić wiele przed-

miotów nie będących rzeczami, jednakże, ściśle wziąwszy, zbierać dają się tylko 

                                                           
20 Sommer, Zbieranie, 17. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

100 

 

rzeczy. Sommer wprowadza w tym kontekście istotne filozoficznie odróżnienie 

rzeczy (Dinge, Sachen) i przedmiotów (Gegenstände). Istnieją rozmaite przed-

mioty, które nie są rzeczami. Wojna secesyjna, Powstanie Warszawskie, reguła 

złotego podziału czy liczba dziewięć są przedmiotami, ale nie są rzeczami. Prawdą 

jest, iż wszystkie rzeczy są przedmiotami – ale nie odwrotnie. Liczby, figury geo-

metryczne, cnoty i wady nie są rzeczami. Dlatego nie mogą się zbierać i nie da się 

ich zbierać. Rzeczy to ciała, materia. Aby określić, co to jest rzecz najlepiej odwo-

łać się do codziennego doświadczenia. Wtedy można zdefiniować rzeczy jako 

„przedmioty, które znajdują się w przestrzeni i trwają przez pewien czas. Muszą 

one wypełniać określoną przestrzeń, a zatem mieć pewną objętość; muszą być 

ograniczone, posiadać określającą je formę; muszą też istnieć przez pewien czas”21.  

Nie można zbierać jednej rzeczy, lecz tylko wiele. Skądinąd sposób, w jaki 

wiele rzeczy jest wieloma, stanowi ważny problem. Jak wiele musi być rzeczy, aby 

dały się zbierać? Dwie to jeszcze za mało, zatem trzy. Tres faciunt collectionem. 

Zbioru nie tworzą nigdy mniej aniżeli trzy rzeczy. Podobnie: dwie osoby mogą się 

spotkać, ale zebrać dopiero trzy. Potrzebne jest też, aby dysponować pojęciem, bo 

tylko ten, kto wie, co się zebrało może zauważyć, że się zebrało.  

Zbieranie tego, co jest wielością – na wiele sposobów – wymaga trwałych rze-

czy w celu ich zbierania. To, co płynne i lotne (oleje, gazy) oraz to, co jest niema-

terialnym sensem (powieści, poezja, symfonie) potrzebuje pojemników – w pierw-

szym przypadku – i materialnych nośników – w drugim. Zarazem nośnik (papier, 

płyta, taśma albo chip) zwielokrotnia zapisany sens22. Zbierane rzeczy, dalej, mu-

szą być ruchome. Lasy, jeziora, domy ani ruiny nie są podatne na zbieranie. Nie-

które rzeczy trzeba wykopać, np. jadalne bulwy albo archeologiczne zabytki, inne 

musimy w celu zbierania zerwać, np. śliwki z drzewa. 

O zbieraniu mówimy też w sensie przenośnym, a mianowicie wtedy, gdy 

twierdzimy, że zbieramy doświadczenia żyjąc czy podróżując lub że zbieramy 

                                                           
21 Tamże, 108. 
22 „Pośrednio zbierać można […] to, co nie-rzeczowe: materię, która nie jest wyraźnie oddzielona, 

zdarzenia, które nie trwają, rodzaje i jednostki sensu (Sinngebilde), które w ogóle nie mogą występować 

w przestrzeni. Tego rodzaju nierzeczowe przedmioty zbieramy przez nagromadzenie rzeczowych po-

jemników, nośników lub reprezentantów, które je w różny sposób zawierają lub przedstawiają i którym 

zawdzięczają one, w odpowiednio różny sposób, swą podatność na zbieranie” (Sommer, Zbieranie, 129). 

To, co nie jest rzeczą, musi zostać urzeczowione w celu jego zbierania. Co do pojemników, to preferu-

jemy szklane, a w każdym razie przezroczyste, nośniki zaś preferujemy płaskie i notorycznie redukujemy 

ich wymiary. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

101 

 

punkty w czasie gry23. Zbieranie jest ponadto bardzo ważną metaforą w kontekście 

opisu naszej jaźni. Jeśli swego ciała doświadczam jako całości i uznaję, iż jest ono 

rzeczą, to inaczej jest z jaźnią. Dystrakcja jest tu jeśli nie normą, to zjawiskiem 

bardzo częstym. Bywamy też nieobecni duchem, senni, zmęczeni czy oszołomieni. 

W takich sytuacjach usiłujemy się skupić, zebrać w sobie, zastanowić. Nie jest to 

łatwe, zważywszy na dwie grupy czynników rozpraszających. Pierwsza wiąże się z 

działaniem zmysłów, których jest wiele i które często współzawodniczą o naszą 

uwagę poszukując bodźców dla siebie24. Druga to czynniki związane ze świado-

mością, której niejako sami przyzwalamy na rozproszenie. Jego przeciwieństwo 

bowiem, skupienie, męczy nas, wymaga poświęcenia energii. Do tego dochodzi 

zmienność emocji i uczuć, które wywołują w nas rzeczy. Rozproszenie powodo-

wane jest wreszcie przez czasowy charakter naszego istnienia: usiłujemy zatrzy-

mać to, co mijające oraz scalić poszczególne sekwencje życia, aby utrzymać tożsa-

mość w ruchu25.  

 

 

Homo videns i rzeczy warte zobaczenia 

 

Osią koncepcji niemieckiego fenomenologa jest, jak już wiadomo, odróżnie-

nie dwóch rodzajów zbierania. Przyjrzyjmy się im teraz bliżej w kontekście pojęcia 

tego, co estetyczne. Jakie zachodzą między nimi relacje?  

 

                                                           
23 Zob. np. Sean Curran, On Sexuality – Collecting Everybody’s Experience (Edinburgh: Museum 

Etc, 2016). Doświadczenia erotyczne z mężczyznami zbiera niepokojąca młoda bohaterka filmu La col-

lectionneuse (1967) przedstawiciela francuskiej Nowej Fali Erica Rohmera. Jest ona właśnie akumulu-

jącą zbieraczką, a nie rozróżniającą kolekcjonerką, jak początkowo sądzą adorujący ją mężczyźni. 
24 Wraz z rozwojem cywilizacji liczba czynników rozpraszających naszą uwagę stale wzrasta. Zob. 

Tim Edensor, „The Social Life of the Senses: Ordering and Disordering in Modern Sensorium”, w: 

A Cultural History of the Senses, Vol. 6: In the modern age, red. David Howes (London: Bloomsbury 

Academic, 2014), 31–53. 
25 Te ostatnie praktyki związane były z takimi rodzajami literackimi jak autobiografia, dziennik, 

esej, a także powieść. W pismach tych człowiek powraca do siebie ze stanu rozproszenia przeszłego lub 

obecnego. Zbiera się tu siebie – w jedność – a nie rzeczy. Coś zatem, czego nie można zbierać schodzi 

się w jednym miejscu, na podobieństwo schodzących się rzeczy i to schodzenie staje się wzorcem rozu-

mienia, a także przedstawiania tego, co się dzieje albo co się zrobiło. Zob. Erin Plunkett, A Philosophy 

of the Essay. Scepticism, Experience and Style (London: Bloomsbury Academic, 2018). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

102 

 

Zbieranie akumulacyjne jest w najwyższym stopniu nieestetyczne. Jest ono istotnie 

określone przez fakt, że ten, kto zbiera, nie interesuje się daną w oglądzie różnorod-

nością lub nie jest na nią wrażliwy. Charakterystyczny jest tu deficyt oglądu. Zbie-

ranie w swej integralnej postaci jest estetyczno-odróżniające: zbieranie ekono-

miczno-akumulacyjne jest jego wybrakowanym wariantem26.  

 

Pomiędzy pojęciami collecting i gathering zachodzi poważna asymetria. 

Pierwsze akcentuje ogląd, w drugim wymiar oglądu jest silnie zredukowany. Nie 

jest zatem prawdą, że oba rodzaje zbierania – ekonomiczno-akumulacyjne i este-

tyczno-odróżniające – są dwoma niezależnymi i równouprawnionymi rodzajami 

gromadzenia: „’gathering’ jest niepełną odmianą, ‘wybrakowanym modusem’ col-

lecting. Gatherer to collector, który nie zauważa subtelnych różnic”27. Pierwsze 

zbieranie jest „nieczyste”, drugie jest „czystym” zbieraniem.  

Zbieraniem rozróżniającym kieruje ciekawość28. „Dziwne jest to, czemu się 

dziwimy; osobliwe jest to, co oddzielamy od innych rzeczy; kuriozalne jest to, co 

budzi naszą ciekawość (curiositas); rzadkie jest to, co rzadko spotykamy. Podob-

nie ma się rzecz z tym, co jawi nam się jako niewiarygodne lub niezwykłe, zaska-

kujące i zadziwiające”29.  

Aby zbieranie estetyczne było możliwe, rzeczy takie muszą być rzadkie, lecz 

nie nazbyt rzadkie. Dopiero wtedy może dojść do powtarzającego się ich zacho-

wywania. „Każda rzecz związana jest z pojęciem, pod które podpada; i tylko dla-

tego, że tak bardzo różni się od pozostałych rzeczy, które również podpadają pod 

to pojęcie, zaskakuje lub wywołuje zdziwienie. I tylko dlatego jest przechowy-

wana”30. I tu właśnie wprowadza Sommer pojęcie estetyczne, które ujmuje swe 

obiekty w całej ich różnorodności. Jest to mianowicie pojęcie „tego, co godne oglą-

dania” lub „tego, co warte zobaczenia”. Ku takim rzeczom – rzeczom podpadają-

cym pod owo pojęcie – kieruje się zbieranie estetyczne. Każdy, kto zachowuje ta-

                                                           
26 Sommer, Zbieranie, 46.  
27 Tamże, 47. 
28 Sommer przyznaje, że istnieje zależność pomiędzy reaktywnością na pewne różnice a warun-

kami historycznymi, kulturowymi i oczywiście indywidualnymi. Analizę religijno-politycznego kontek-

stu curiositas na przykładach daje główne dzieło mistrza Sommera Hansa Blumenberga Prawowitość 

epoki nowożytnej, tłum. Tadeusz Zatorski, naukowo opracował Mateusz Falkowski (Warszawa: PWN, 

2019), 279–563. 
29 Sommer, Zbieranie, 54. 
30 Tamże, 77. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

103 

 

kie przedmioty, jest też w stanie zrozumieć, co mają wspólnego: znajduje ich po-

jęcie. Dlatego finałem odkrycia tego, co warte zobaczenia, jest odkrycie pojęcia 

tego, co warte zobaczenia. Sommer pisze:  

 
Coś może być zatem: godne uwagi, czarujące, piękne, zadziwiające, cudowne, nie-

słychane, niepojęte, fantastyczne, fenomenalne, dowcipne … - i warte zobaczenia. 

Pojęcie tego, co warte zobaczenia, jest w tym towarzystwie tylko primus inter pares. 

O ile jednak jest ono jedynym, które może zastępować wszystkie te ‘estetyczne po-

jęcia’, o tyle też jest częścią, która wyraża całość: pars pro toto31.  

 

Analizy naszego poznawania i zbierania pokazują, że jako ludzie mamy w so-

bie nienasyconą tęsknotę za bezpośrednim oglądem, za doznawaniem owej op-

tycznej rozkoszy, którą daje widok pięknych i/lub niezwykłych rzeczy. Homo vi-

dens jest zarówno gapiem, jak i kontemplatykiem.  

Po wprowadzeniu tych dystynkcji możemy zdefiniować to, co estetyczne: 

„to, co jest zbierane estetycznie, jest sumą pojęcia tego, co warte zobaczenia, i  ja-

kiegoś innego pojęcia”32. Jeśli jakiemuś zbiorowi obiektów brakuje owego dru-

giego pojęcia, pojęcia organizującego, wtedy jest on tylko przypadkową estetyczną 

zbieraniną (która może wszak zawierać bardzo cenne obiekty). Takimi zbiorami 

były dawne Wunderkammern. Zbieranie estetyczne kulminuje w zbieraniu dzieł 

sztuki. Te ostatnie są paradygmatycznymi przypadkami rzeczy wartych zobacze-

nia. Są to wszak obiekty, które zostały wytworzone jedynie w tym celu, abyśmy 

mogli je oglądać z estetyczną przyjemnością.  

 

 

Ciekawość i fenomeny graniczne 

 

Ciekawość ludzką budzą zarówno obiekty pozostające w granicy wyznaczo-

nej przez ich pojęcie, jak i obiekty, które sytuują się na jego granicy. Co do pierw-

szych, to za godne zobaczenia uznajemy te obiekty, które swoje pojęcie egzempli-

fikują w sposób szczególnie klarowny, paradygmatyczny. Mamy wtedy do czynie-

nia z przypadkiem modelowym, wzorcem, typowym przykładem, X par excel-

lence, kat’ exochen. Tu rzecz jest tym, czym ma być, a nie zdarza się to często. Czy 

                                                           
31 Tamże, 78. 
32 Tamże, 84. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

104 

 

istnieją obiekty, które można uznać za paradygmatyczne przykłady ruiny albo np. 

wraku i które budzą naszą ciekawość z tego właśnie powodu? Otóż, ruina lub wrak 

należą do obiektów reprezentujących granice pojęcia, a fascynacja nimi wynika 

właśnie z owej graniczności33. To właśnie przy granicy i na granicy znajdujemy 

wiele tego, co osobliwe, kuriozalne, niespotykane.  

 
Do fenomenów granicznych zalicza się też to wszystko, co jest dwuznaczne, trudne 

lub niemożliwe do zaklasyfikowania, wszystko, czego nie potrafimy jednoznacznie 

przyporządkować. Wszystko to niepokoi nas, ponieważ stawia pod znakiem zapy-

tania ustabilizowany pojęciowo porządek, wprowadza weń zamieszanie i grozi jego 

zniszczeniem. Zauważamy, że ostateczne pewniki nie istnieją: grunt, na którym sto-

imy, staje się chwiejny, a ustanowione przez nas granice niepewne. Ale tremendum, 

które nas przeraża, jest zarazem fascinosum, które nas przyciąga, więcej: przy-

kuwa34.  

 

Wszystko to: opustoszałe budynki, łuszcząca się z ich ścian farba, oleiste za-

cieki na posadzce w ich wnętrzach, wilgoć, rozchodzący się tam zapach butwieją-

cej materii, porzucone w nich zniszczone przedmioty, np. narzędzia, dziecięce za-

bawki, podarte dokumenty, wypaczone oddziaływaniem wilgoci meble – 

wszystko to budzi w nas niepokój, bo stanowi wyrwę w świecie budowanym na 

ideologii postępu i racjonalnego porządku. W takim świecie nawet resztki kon-

sumpcyjne powinny być uprzątnięte na czas, nie powinny zalegać i mącić widoku 

atrakcyjnego życia ani też stanowić potencjalnego źródła zakażeń dla ludzi. Tym-

czasem budowany przez ludzi świat podlega korozji na naszych oczach. Podatność 

na destrukcję jest metafizycznie wpisana w każde ludzkie dzieło – tempus edax 

rerum – a widniejące przed nami opuszczone budynki, ruiny i zniszczone przed-

mioty stanowią niepokojące memento tej zasady.  

W świetle powyższych uwag staje się może zrozumiałe, że ujemnie nacecho-

wane zaciekawienie może budzić także to, co piękne. W ustawicznie rozpadają-

cym się świecie wzorcowe piękno jest niejako skandaliczne (gr. skandalon – zgor-

szenie), stanowi wyrwę i przypadek skrajny. Zatem: „to, co może być piękne 

i wzorcowe, może być również – właśnie z tego powodu – całkiem inne: nieatrak-

cyjne, brzydkie, niesmaczne lub też nieudane, poronione, sfuszerowane. I chociaż 

                                                           
33 Zob. Georg Simmel, „Ruina. Próba estetyczna”, w: Georg Simmel, Most i drzwi. Eseje wybrane, 

tłum. Małgorzata Łukasiewicz (Warszawa: Oficyna Naukowa, 2006), 169–176. 
34 Sommer, Zbieranie, 84. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

105 

 

brzmi to paradoksalnie, to również takie rzeczy możemy oglądać z taką samą cie-

kawością, z jaką czasami oglądamy złom i rumowiska, brud i śmieci, padlinę 

i zgliszcza, odpady i nawóz”35. 

 

 

Uwagi krytyczne 

 

Na koniec kilka uwag krytycznych o koncepcji Sommera. W koncepcji filo-

zofa zasadniczo brak fenomenologii zmysłów innych aniżeli wzrok, zwłaszcza fe-

nomenologii dotyku, wrażeń haptycznych. A przecież charakteryzowany przez 

Sommera współczesny design bierze takie wrażenia silnie pod uwagę36. Człowiek 

to nie tylko homo videns. Sommer przyznaje co prawda, że pojęcie oglądu – fun-

damentalne dla odbioru przedmiotów estetycznych – jest „tylko prototypem 

i ogólnym określeniem wszystkich form bezpośredniej obecności przedmio-

tów”37. Mimo tej świadomości wywód filozofa niemal pomija pozaoptyczne formy 

oglądu rzeczy.  

Druga kwestia dotyczy rzeczy rzadkich, obiektów atopicznych. Sommer pi-

sze o rzeczach rzadkich: „Za możliwość jej oglądania jesteśmy gotowi zapłacić, 

a jeszcze więcej jesteśmy gotowi zapłacić za możliwość jej pokazywania”38. Spo-

strzeżenie to jest trafne w odniesieniu do niektórych wypadków ludzkiej próżno-

ści – np. kupowania drogich ubrań czy galanterii (damskie torebki!) od wybitnych 

projektantów – ale jako zasada ogólna jest w swym drugim członie fałszywa. Zbie-

racze i kolekcjonerzy mają często problemy ze znalezieniem powierzchni pokazo-

wej dla swych zbiorów. Aby powstała wystawa, muszą najpierw znaleźć kuratorów 

i miejsce, rozeznać się w gronie możliwych jej odbiorców etc. Zajmuje to sporo 

czasu, a sukces przedsięwzięcia i tak jest niepewny. Co zresztą miałoby nim być? 

Dla kolekcjonerów zapłatą za ich trud wyboru i zbierania jest możliwość wywoły-

wania podziwu u odbiorców oraz możliwość ich edukowania. O tym ostatnim 

motywie rzadko się pamięta. U podstaw kolekcjonerstwa nie leży zatem próżność 

                                                           
35 Tamże, 82. 
36 Zob. Tricky Design. The Ethics of Things, red. Tom Fisher, Lorraine Gamman (London: 

Bloomsbury Academic, 2019). 
37 Sommer, Zbieranie, 78. 
38 Tamże, 87–88. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

106 

 

– choć i ona jako wada powszechnoludzka nieobca jest wielu kolekcjonerom39 – 

lecz chęć ocalania tego, co warte oglądania. Warto podać choćby przykład F. Ja-

sieńskiego (1861-1929) w Polsce, wybitnego zbieracza japoników, który zasadni-

czo nie miał komu pokazać, a nawet przekazać swoich zbiorów, ponieważ mało 

kto we współczesnej mu Polsce rozumiał ich wartość i był w stanie je podziwiać. 

Trzecia kwestia dotyczy ozdób. Otóż, nie jest jedynie tak, jak twierdzi autor, 

iżby stosowanie ozdób było motywowane kierowaniem uwagi na owe piękne rze-

czy, a poprzez nie na nas jako na ich nosicieli. Taka uwaga może dotyczyć co naj-

wyżej biżuterii bardzo oryginalnej (np. naszyjników Elsy Schiaparelli) lub o du-

żym ładunku ekscentryczności. Zasadniczo ozdoby nie wiszą na nas jak na choin-

kach – choć i to się zdarza – lecz tworzą z ludzkim ciałem jedność estetyczną40. 

Dłoń z palcami o nałożonych pierścieniach jest pewną całością. Gustownie przy-

ozdobiona biżuterią kobieta nie jest nosicielką naszyjnika, kolczyków i bransole-

tek, lecz przyozdobioną postacią, której urok estetyczny odbieramy jako urok ca-

łości. Innymi słowy, delektujemy się całą postacią, a nie – poza szczególnymi przy-

padkami, np. podczas specjalistycznej dyskusji estetyków lub w fetyszystycznej fa-

scynacji – jej fragmentami. Uwaga ta dotyczy też przyozdobionych mężczyzn. 

Powtórzmy: przyozdobiona postać jest dla nas, postrzegających ją, całością, 

podobnie jak całością jest człowiek-myśliwy z harpunem lub przemieszczający się 

nocą człowiek-biegacz z latarką przytwierdzoną do czoła. Uwagę tę można posze-

rzyć o postrzeganie drugiego człowieka i jego ciała w ogóle. Ciało to dane mi jest 

nie w sposób statyczny, jako nieruchomy obiekt – wyjąwszy pewne konteksty – 

lecz dane mi jest w ruchu i wyrazowości. Dane mi jest też jako pewna całość, której 

dynamikę odczuwam w sposób bezpośredni.  

                                                           
39 Nie jest łatwo stwierdzić, czy właściwa kolekcjonerom chęć pokazania siebie poprzez swoją ko-

lekcję – starannego kreowania swojej tożsamości za jej pomocą – jest wyrazem próżności czy pragnienia 

ekspresji. Na ten temat zob. Agata Kubala, Filhellenizm a rodząca się nowoczesność. Kolekcja starożyt-

ności Eduarda Schauberta w świetle zachodzących zmian (Kraków: Księgarnia Akademicka, 2020). 

Schaubert (1804-1860) był wykształconym w Berlinie u Karla F. Schinkla wrocławskim architektem, 

który podczas dwudziestoletniego pobytu w Grecji – gdzie obejmował stanowisko naczelnego architekta 

Aten – z filhelleńskich pobudek zgromadził cenną kolekcję antyków (ponad 300 obiektów, m. in. wazy, 

figury i lampy z terakoty, brązy, gemmy, monety), przekazaną potem wrocławskiemu Królewskiemu 

Muzeum Sztuki i Starożytności. Wśród intencji Schauberta jako zbieracza było pragnienie wykreowania 

swego wizerunku poprzez kolekcję.  
40 Zob. Jan Kurowicki, Dlaczego ozdoba zdobi (wykłady z estetyki i filozofii kultury dla artystów 

i ekonomistów) (Warszawa: Dom Wydawniczy Elipsa, 2006).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

107 

 

W tym kontekście widać, iż autor zbyt słabo dostrzega fakt, iż zrastamy się 

z przedmiotami, że tworzymy wraz z nimi pewne całości. Dotyczy to zwłaszcza 

narzędzi i ozdób, choć – jak pokazały prace B. Latoura – nie tylko. Sommer pisze 

o rzeczach jako o obiektach oddzielonych od nas: trzymanych, noszonych, przy-

pinanych etc. Tymczasem pod pewnymi względami człowiek-z-latarką jest pewną 

całością, podobnie jak człowiek-w-masce; dotyczy to zasadniczo ludzi wyposażo-

nych w narzędzia. I tak właśnie postrzegamy ludzi z narzędziami – jako pomno-

żone narzędzia – a opis fenomenologiczny musi zdawać sprawę z tego doświad-

czenia.  

Charakteryzując pamięć jako pojemnik służący gromadzeniu i przechowy-

waniu doświadczenia41, Sommer zdaje się nie brać pod uwagę tak istotnej dla ludzi 

potrzeby zapominania i służącej jej ars oblivionis. Jest przecież tak, że – jak uczyli 

już starożytni, a przypomniał to F. Nietzsche w rozprawie O pożytkach i szkodli-

wości historii dla życia (1874), zaś bardziej współcześnie M. Augé – życie wymaga 

zarówno pamięci, jak i niepamięci minionych zdarzeń i przeżyć. Aby żyć, trzeba 

umieć zapominać, inaczej minione przeżycia mogą stać się brzemieniem zbyt 

ciężkim, które utrudni dalsze życie.  

Brakuje w wywodach niemieckiego fenomenologa porywających przykła-

dów zbierania dzieł sztuki, a także przykładów kolekcji i obiektów wartych oglą-

dania. I nie chodzi o elitarny dystans wobec trywialnych rodzajów i trywialnych 

obiektów zbierania, lecz o … sprawiedliwość. O sprawiedliwości bowiem pisze 

sam autor jako o tym, co jesteśmy winni rzeczom wartym oglądania. Takimi zaś 

rzeczami są w najwyższym stopniu przedmioty określane mianem arcydzieł. Ana-

lizy Sommera są skupione na przeżywanym świecie życia codziennego, Lebens-

welt, a w jego obrębie kolekcjonerstwo estetyczne nie pojawia się z reguły na 

pierwszym planie. Jest ono jednak jednym z najbardziej chlubnych ludzkich za-

trudnień, a arcydzieła są tym, co wystawia ludzkości jedno z najlepszych świa-

dectw42. Nastrój rozważań autora o wiele by się zatem podniósł, gdyby wpleść nie 

analizy gromadzenia, aranżacji wystaw i oglądu arcydzieł, zwłaszcza malarstwa.  

                                                           
41 Sommer, Zbieranie, 334–341. 
42 Zob. Walter Kahn, Arcydzieła. Studia z historii pojęcia, tłum. Piotr Paszkiewicz (Warszawa: 

PWN, 1988). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

108 

 

Nieprawdziwa jest teza Sommera, iż dzieła sztuki to rzeczy, które zostały wy-

tworzone jedynie w tym celu, abyśmy mogli je oglądać z estetyczną przyjemno-

ścią43. Wiele z tych dzieł bowiem powstało z ambicji poznawczych: miały być pew-

nym odczytaniem rzeczywistości i jako takie roszczą sobie prawo do prawdziwo-

ści. Nawet portrety malarskie są często studiami psychologicznymi, podobnie jak 

studia pejzażu. Owszem, to, że dzieła takie „idą w świat” oznacza, iż ich twórca 

pragnie znaleźć odbiorców, dotrzeć do ludzi, którzy przyjmą jego interpretację lub 

wejdą z nią w polemikę. Dzieło ma jednak często intencje poznawcze. Autor prze-

ocza ten fakt, co dziwi tym bardziej, że przez dzieła sztuki rozumie on nie tylko 

obrazy i rzeźby, ale także dzieła muzyczne i literackie. Zwłaszcza zaś te ostatnie są 

podatne na interpretację prawdziwościową44.  

Analizując przygotowania zbieracza do wyjścia i namysł nad środkami na 

drogę, Sommer pisze: „To, czy ktoś wyrusza dopiero pierwszy raz, czy też poko-

nuje swoją drogę od 100, 1000 czy 100 000 lat, niewiele zmienia, jeśli chodzi o to, 

czego potrzebuje lub czego mógłby potrzebować; jeśli coś się zmienia, to raczej to, 

co ma lub co może mieć”45. Zakłada się tu stałość ukształtowania istoty ludzkiej, 

jej zasadniczą ahistoryczność. Jest to mocne założenie. I ile bowiem zgodzimy się, 

że istota ludzka sprzed stu tysięcy lat tak samo jak my potrzebowała jakiegoś 

środka służącego jako bandaż do opatrywania ran, to nie jest już równie oczywiste, 

że tak jak my potrzebowała zabierać w podróż rzeczy do rozpraszania nudy. Nie 

wiemy tego.  

Należałoby jeszcze zauważyć, że wszechstronna koncepcja Sommera bardzo 

mało uwagi poświęca tak istotnej kwestii, jak czynność obdarowywania i fenomen 

daru. Obdarowywanie należy do pradawnych rytuałów, oznacza kulturę i jest spo-

iwem społecznym, może najsilniejszym. Aby móc obdarować, należy wcześniej 

zebrać, dlatego mówiąc o gromadzeniu nie należy zapominać o związkach tych 

praktyk. Podobnie, jak należałoby poszerzyć fenomenologię zbierania o fenome-

nologię obdarowywania46, należałoby się w niej też odnieść do zjawiska wymiany, 

które jest nieodłączne od życia w kulturze zbierackiej i każdej kulturze rozwiniętej.  
                                                           

43 Sommer, Zbieranie, 86. 
44 Zob. Władysław Stróżewski, O prawdziwości dzieła sztuki. Prawdziwościowa interpretacja 

dzieła sztuki literackiej, w: Władysław Stróżewski, Wokół piękna. Szkice z estetyki (Kraków: Universitas, 

2002), 174 i n.  
45 Sommer, Zbieranie, 258. 
46 Kwestia daru jest żywo podejmowana we współczesnej filozofii, stanowiąc centralny punkt my-

śli takich autorów, jak Jacques Derrida, Emmanuel. Levinas, Michel Henry, Jean-Luc Marion, Claude 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

109 

 

 

Podsumowanie 

 

Sumując, koncepcja Sommera jest bardzo wszechstronna i bogata. Stanowi 

ona fenomenologię najważniejszych ludzkich praktyk, które możemy obserwo-

wać w świecie życia oraz zbiór licznych i wspartych dobrymi argumentami hipotez 

co do tego, jak owe praktyki mogły przebiegać w dalekiej przeszłości.  

Fundamentem koncepcji Sommera jest odróżnienie dwóch rodzajów zbiera-

nia: akumulacyjnego i rozróżniającego. Zbieraniem par excellence jest zbieranie 

dzieł sztuki. Te ostatnie są przedmiotami, które są oglądane, badane i interpreto-

wane i które od innych przedmiotów poddawanych takim zabiegom różni to, że 

są one przeznaczone do zbierania. Dlatego muzealnictwo jest dla historii sztuki 

tym, czym archiwistyka i dokumentalistyka jest dla historii. 

Tym, co otrzymujemy od filozofa są jednak nie tylko liczne szczegółowe ana-

lizy i typologie, ale rozległa wizja antropologiczna. W wizji tej człowiek jawi się 

jako homo collector. Jest mianowicie istotą, której życie przepełniają rozmaite 

praktyki zbierania, a ich postacią wzorcową jest rozróżniające, wrażliwe na szcze-

góły rzeczy zbieranie estetyczne. Analizując wynalezienie duszy czy nową agrarną 

świadomość siebie połączoną z wynalazkiem pisma i wzorowaniem na nim struk-

tury społecznej filozof oferuje zręby poważnej antropologii historycznej. 

Dobrze uzasadniona i bliska większości kolekcjonerów jest wreszcie konklu-

zja rozważań Sommera. Według niej, pragnieniem, które niesie od wewnątrz 

czynności zbierania i skupiania jest pragnienie trwałej obecności tych wszystkich 

wspaniałych rzeczy, których oglądanie daje nam radość i szczęście. Owo pragnie-

nie trwającego oglądu łączy się z pragnieniem zachowania samego siebie w oglą-

dzie: „Jest to zachowanie samego siebie na sposób i poprzez medium oglądania”47. 

Innymi jeszcze słowy, kolekcjoner który zbiera rzeczy i któremu ogląd zebranych 

w trybie estetycznym rzeczy sprawia radość pragnie zachować owe rzeczy – wraz 

z samym sobą – „na zawsze”48.  
                                                           
Lefort czy Vincent Descombes. O ile w koncepcjach wymienionych filozofów akcentuje się bezintere-

sowność daru, to w klasycznych ujęciach antropologicznych, zwłaszcza Marcela Maussa, dar jest czymś, 

co zobowiązuje do odwzajemnienia stanowiąc przez to spoiwo międzyludzkie i fundament długotrwa-

łych społecznych relacji. Zob. Marcel Henaff, The Philosopher’s Gift. Reexamining Reciprocity, tłum. 

Jean-Louis Morhange (Fordham: Fordham University Press, 2019). 
47 Sommer, Zbieranie, 9. 
48 Tamże, 467. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

110 

 

Bibliografia 
 

Beinke, Lothar. Sammeln und Sammler. Tönningen: Der Andere Verlag, 2005.  

Belk, Russell. Collecting in a Consumer Society. London: Routledge, 2001. 

Blom, Philipp. Sammelwunder, Sammelwahn. Szenen aus der Geschichte einer Leidenschaft. 

Frankfurt am Main: Eichborn, 2004. 

Blom, Philipp. To Have and to Hold. An Intimate History of Collectors and Collecting. New 

York: Overlook Press, 2003. 

Blumenberg, Hans. Prawowitość epoki nowożytnej. Tłum. Tadeusz Zatorski, naukowo opraco-

wał Mateusz Falkowski. Warszawa: PWN, 2019. 

Bodei, Remo. O życiu rzeczy. Tłum. Alicja Bielak, przekład przejrzeli i poprawili Mateusz Salwa 

i Katarzyna Skórska. Łódź: Przypis, 2016. 

Butler, Judith. Zapiski o performatywnej teorii zgromadzeń. Tłum. Joanna Bednarek. War-

szawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2016. 

Cioran, Emil. Historia i utopia. Tłum. i wstępem opatrzył Marek Bieńczyk. Warszawa: Instytut 

Badań Literackich, 1997. 

Curran, Sean. On Sexuality – Collecting Everybody’s Experience. Edinburgh: Museum Etc, 

2016. 

Delbourgo, James. Collecting the World. Hans Sloane and the Origins of the British Museum. 

Harvard: Harvard University Press, 2019.  

Edensor, Tim. The Social Life of the Senses: Ordering and Disordering in Modern Sensorium, 

W: A Cultural History of the Senses,  Vol.  6:  In the modern age.  Red.  David Howes,  

31–53. London: Bloomsbury Academic, 2014. 

Henaff, Maurice. The Philosopher’s Gift. Reexamining Reciprocity. Tłum. Jean-Louis 

Morhange. Fordham: Fordham University Press, 2019. 

Jonas, Hans. Zmiana i trwałość. O podstawach rozumienia przeszłości. Tłum. Piotr Domański. 

Warszawa: IFiS PAN, 1992. 

Kahn, Walther. Arcydzieła. Studia z historii pojęcia. Tłum. Piotr Paszkiewicz. Warszawa: PWN, 

1988. 

Kubala, Agata. Filhellenizm a rodząca się nowoczesność. Kolekcja starożytności Eduarda 

Schauberta w świetle zachodzących zmian. Kraków: Księgarnia Akademicka, 2020.  

Kurowicki, Jan. Dlaczego ozdoba zdobi (wykłady z estetyki i filozofii kultury dla artystów i eko-

nomistów). Warszawa: Dom Wydawniczy Elipsa, 2006.  

Napiórkowski,  Marcin.  „Co zbierają nasze dzieciaki”,  Tygodnik Powszechny  2019,  nr  31: 

12–16. 

Plunkett, Erin. A Philosophy of the Essay. Scepticism, Experience and Style. London: Blooms-

bury Academic, 2019. 

Pomian, Krzysztof. Kolekcjonerstwo i filozofia. Narodziny nowożytnego muzeum. W: Krzysz-

tof Pomian, Drogi kultury europejskiej. Trzy studia, 113–165. Warszawa: IFiS PAN, 1996. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

111 

 

Pomian, Krzysztof. Zbieracze i osobliwości. Paryż-Wenecja. XVI-XVIII wiek. Tłum. Andrzej 

Pieńkos. Gdańsk: Słowo/Obraz Terytoria, 2012. 

Simmel, Georg. „Ruina. Próba estetyczna”. W: Georg Simmel. Most i drzwi. Eseje wybrane. 

Tłum. Małgorzata Łukasiewicz, 169–176. Warszawa: Oficyna Naukowa, 2006. 

Sommer, Andreas U., Dagmar Winter, Miguel Skirl. Die Hortung. Eine Philosophie des Sam-

melns. Düsseldorf: Parerga Verlag, 2000.  

Sommer, Manfred. Zbieranie. Próba filozoficznego ujęcia. Tłum. Jarosław Merecki. Warszawa: 

Oficyna Naukowa, 2003. 

Stróżewski, Władysław. „O prawdziwości dzieła sztuki. Prawdziwościowa interpretacja dzieła 

sztuki literackiej”. W: Władysław Stróżewski. Wokół piękna. Szkice z estetyki, 174–198. 

Kraków: Universitas, 2002. 

Tańczuk, Renata, „Kolekcjonowanie jako doświadczenie haptyczne. Refleksje teoretyczne”, 

Zbiór Wiadomości do Antropologii Muzealnej 2015, nr 2: 9–28. 

The Cultures of Collecting. Red. John Elsner, Roger Cardinal. Cambridge, Mass.: Harvard Uni-

versity Press, 1994. 

Tricky Design. The Ethics of Things. Red. Tom Fisher, Lorraine Gamman. London: Blooms-

bury Academic, 2019. 

W kulturze dotyku? Dotyk i jego reprezentacje w tekstach kultury. Red. Anna Łebkowska, Łu-

kasz Wróblewski, Patrycja Badysiak. Kraków: Nomos, 2017. 

 

 

 

Summary 

 

Manfred Sommer’s Philosophy of Gathering 
 

This paper is devoted to the discussion of Mannfred Sommer’s philosophy, particularly 

his phenomenology of the practice of gathering. Sommer’s conception is underlaid by the 

distinction between an economical gathering and an aesthetical gathering. Whereas the former 

can be described as an accumulation that is nondifferential in its nature, the latter is essentially 

differential – it is directed towards individual features of the object. However, on the closer 

consideration the economical gathering turns out to be imperfect and incomplete form of the 

aesthetical gathering. Gathering as well as collecting stem from the fundamental fact that we are 

homo videns – beings that find the ultimate joy in the activity of seeing. As homo videns we 

also desire that this activity should last forever. The paper ends with the discussion of the critical 

remarks upon Sommer’s philosophy. 

 

Keywords: gathering; collecting, thing 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15



Witold Nowak, Manfreda Sommera filozofia zbierania 

 

112 

 

Zusammenfassung 

 

Manfred Sommers Philosophie des Sammelns 

 

Der Artikel ist der Philosophie von Manfred Sommer und seiner Phänomenologie der 

Sammelpraktiken gewidmet. Die Grundlage des Entwurfs von Sommer bildet die Unterschei-

dung von ökonomischem und ästhetischem Sammeln. Das ökonomische Sammeln hat den 

Charakter einer nicht unterscheidenden Kumulation. Das ästhetische Sammeln ist differenzie-

rend und auf individuelle Eigenschaften des Gegenstands bezogen. Bei näherer Analyse erweist 

sich das erste als eine unvollkommene, unvollständige Version des anderen. Dem Sammeln 

liegt die Tatsache zugrunde, dass der Mensch ein homo videns ist – ein Wesen, das seine 

höchste Freude in der Betrachtung findet und in dieser Betrachtung für immer verweilen will. 

Die Darstellung des Entwurfs von Sommer endet mit der Zusammenfassung von konzeptbezo-

genen kritischen Bemerkungen. 

 

Schlüsselworte: Sammeln, Gegenstand 

 

 

Information about Author: 

 

WITOLD NOWAK, habilitated doctor, associate professor, Institute of Philosophy, Faculty of 

Sociology and History, University of Rzeszów; address for correspondence: al. T. Rejtana 16 C, 35-959 

Rzeszów, Poland; e-mail: nowwit@interia.pl 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 22:35:15

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

