
 
15 

 

KULTURA I WARTOŚCI 
ISSN 2299-7806 
NR 4 (8) /2013 
ARTYKUŁY 

s. 15–41 
 

 
 

BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

Arno Anzenbacher 
 

In den folgenden Überlegungen wird versucht, einen Überblick über Begründungsformen der 
Ethik zu bieten. Ich skizziere zunächst fünf klassisch gewordene, wirkungsgeschichtlich zentrale 
Ansätze, beziehe diese in einer kurzen Übersicht aufeinander und verweise schließlich auf einige 
aktuelle Begründungsformen und ihr Verhältnis zu diesen zentralen Ansätzen. 
 
Schlüsselworte: Begründungsformen der Ethik, Thomas von Aquin, Hume, Kant, Nietzsche, Utylita-
rismus, feministische Ethik 

 
 

1. FÜNF „KLASSISCHE” BEGRÜNDUNGSFORMEN 
 

In der Auswahl entschied ich mich für den Lex-naturalis-Ansatz des Thomas 
von Aquin (1.1), den empiristischen Ansatz von David Hume (1.2), den formalisti-
schen  von Immanuel Kant (1.3), den utilitaristischen im Anschluss an Jeremy Ben-
tham (1.4) und den vitalistisch-individualistischen bei Friedrich Nietzsche (1.5).   

 
1.1. Der Lex naturalis-Ansatz des Thomas von Aquin 

 
Das Bestreben, Ethik durch den Rekurs auf die Natur des Menschen zu be-

gründen, findet sich bereits bei Aristoteles und den Stoikern sowie in christlicher 
Rezeption beim frühen Augustinus. Der Lex-naturalis-Ansatz, den Thomas von 
Aquin (1225–1274) vor allem in seiner Theologischen Summe entwickelt1, zeich-
net sich durch besonders präzise Differenziertheit aus und erlangte darum große 
wirkungsgeschichtliche Bedeutung, die sich etwa in der verbreiteten Rede vom 
„natürlichen Sittengesetz“ bzw. der „Naturrechtsethik“ zeigt. Der Ansatz steht 
zwar in einem theologischen Kontext, sein strikt philosophischer Kern lässt sich 
jedoch klar aufweisen. Ich skizziere den Ansatz zunächst in seinem Kontext.

                                                             
1 Wichtigste Texte: Thoma de Aquino, Summa Theologiae I.II. 90–97, besonders  91 und 94.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
16 

 

Thomas definiert die lex naturalis als „Partizipation des ewigen Gesetzes in 
der rationalen Kreatur”2. Das ewige Gesetz (lex aeterna) wird gefasst als „die Ratio 
der göttlichen Weisheit, sofern diese alle Akte und Bewegungen lenkt”3, also als 
das durch die göttliche Weisheit verfügte Gesetz der Vorsehung, das „Regel und 
Maß”4 allen Geschehens im Raum der Schöpfung ist. Dabei geht es um folgende 
Differenz: Die vernunftlosen Kreaturen sind in ihrem Agieren und Reagieren ge-
wissermaßen passiv durch das ewige Gesetz geregelt und bemessen, da sie auf 
Grund ihrer natürlichen substantialen Verfasstheit ihre artspezifisch vorgegebenen 
„Hinordnungen auf Tätigkeiten und Ziele”5, Instinkte und Verhaltensweisen be-
sitzen. Der Mensch jedoch als rationale Kreatur geht in dieser passiven Regelung 
nicht auf, sondern partizipiert auf Grund seiner Vernunft auch aktiv die regelnde, 
bemessende bzw. gesetzgebende Bedeutung der göttlichen Vorsehung, „sofern er 
für sich und andere vorsieht”6. Zwar ist auch der Mensch durch die lex aeterna auf  
Handlungsweisen und Ziele hingeordnet, aber die Verwirklichung seiner Be-
stimmung und die Vermittlung der Regeln und Gebote seiner Praxis ist Sache sei-
ner eigenen vorsehenden und gesetzgebenden Ratio, also seiner Autonomie. Eben 
darin bestehen seine besondere Partizipation am ewigen Gesetz und zugleich seine 
besondere Würde als moralisches Subjekt. Die moralischen Regeln bzw. Normen 
sind demnach keine „naturgesetzlichen Vorgaben” etwa im Sinne der naturwissen-
schaftlichen Rede von Naturgesetzen als natural vorgegebenen subsumtionsallge-
meinen Regeln. Sie sind vielmehr Ergebnisse der durch die menschliche Ratio zu 
leistenden Vermittlung, also „Sache der Vernunft”7. 

Im zentralen Text I.II. 94,2 legt Thomas dar, wie diese Vermittlung zu denken 
ist. Es geht dabei um den Aufweis einer strikt philosophischen Methode, die dem 
Anspruch nach allgemein, notwendig und gewissermaßen apriorisch sowohl jeder 
moralischen Gewissensüberlegung als auch jeder wissenschaftlich-ethischen Ar-
gumentation zugrunde liegt. Thomas geht aus von einer Parallelisierung von theo-
retischer und praktischer Vernunft. Wie die Vermittlung der theoretischen Vernunft 
vom Nichtwiderspruchsprinzip als erstem Prinzip ausgeht, so ist auch die prak-
tische in einem ersten Prinzip fundiert, das als die praktisch-normative Umformung 
des Nichtwiderspruchsprinzips gefasst werden kann: „Das Gute ist zu tun und zu 

                                                             
2 STh. I.II. 91, 2: lex naturalis nihil aliud est quam participatio legis aeternae in rationali crea-

tura. 
3 STh. I.II. 93,1: lex aeterna nihil aliud est quam ratio divinae spientiae, secundum quod est di-

rectiva omnium actuum et motionum. 
4 STh. I.II. 91, 2: regula et mensura. 
5 Ebd.: inclinationes in proprios actus et fines.  
6 Ebd.: fit providentiae particeps, sibi ipsi et aliis providens. 
7 STh. I.II. 90, 1: lex sit aliquid pertinens ad rationem.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
17 

 

erstreben und das Böse zu meiden”8. Dieses  Prinzip fungiert als normative 
Prämisse jeder ethischen Argumentation, wodurch der „naturalistische Fehl-
schluss” (G. E. Moore) ausgeschlossen ist. Aus dieser Parallelisierung ergibt sich, 
dass nach Thomas ethische Argumentationen ebenso kognitiv bzw. rational sind 
wie theoretische.  

Aber wie erfolgt im Rahmen dieser Methode die Vermittlung des konkreten 
sittlichen Inhalts? Wir skizzieren die Antwort in vier Schritten: 1) Alles ethische 
Argumentieren steht notwendigerweise im Rekurs auf das Wesen bzw. den Begriff 
des Menschen, also auf das, was Thomas natura humana nennt. 2) Dieser anthro-
pologische Rekurs ermöglicht den Aufweis jener natürlichen Inklinationen (incli-
nationes naturales), Hinordnungen, Bedürfnisse bzw. Zwecke, die mit dem Men-
schsein unbeliebig gegeben sind. 3) Diese natürlichen Inklinationen verweisen auf 
Güter (bona humana), auf die der Mensch als Mensch in seiner personalen Entfal-
tung angewiesen ist und die darum zu erstreben und zu verwirklichen sind. 4) Die 
Ratio hat diese Inklinationen und Güter auf jene Ziele (fines) hin zu ordnen, um die 
es letztlich in der Bestimmung des Menschen geht. Im Zuge dieser Vermittlung 
weist die Ratio moralische Normen, Verpflichtungen bzw. Regeln auf. Die Ord-
nung dieser moralischen Normen entspricht der Ordnung der natürlichen Inklina-
tionen und Güter im Hinblick auf letzte Ziele9. 

Der anthropologische Rekurs impliziert einen Universalisierungsaspekt. Es 
geht um den Menschen als Menschen und darum in der moralischen Praxis um das 
Menschengerechte bzw. Menschenwürdige. Als Hauptkomplexe natürlicher Inkli-
nationen bzw. Güter nennt Thomas die Selbsterhaltung, den familialen Bereich, in 
dem es um das Verhältnis der Geschlechter und die Erziehung der Kinder geht, das 
Leben in der Gesellschaft und den Bildungsbereich in weltanschaulicher („die 
Wahrheit über Gott erkennen”) sowie wissens- und könnensorientierter („Un-
wissenheit meiden”) Hinsicht10. Letzte Ziele sind die eigene Vollkommenheit (vir-
tuositas), das Gemeinwohl (bonum commune) der Gesellschaft und als höchstes 
Ziel die ewige Vollendung des Menschen in Gott. In der Beurteilung des Lex-na-
turalis-Ansatzes ist besonders auf drei Dinge zu achten: 

1) Auf Grund des anthropologischen Rekurses hängt die Normenvermittlung 
im Lex-naturalis-Ansatz vom Begriff ab, den wir uns vom Menschen bilden. Schon 
Thomas wusste, dass die lex naturalis darum unvermeidlich geschichtlich und in-

                                                             
8 STh. I.II. 94, 2: bonum est faciendum et prosequendum et malum vitandum. 
9 Ebd.: Quia vero bonum habet rationem finis, malum autem rationem contrarii, inde est quod 

omnia illa ad quae homo habet naturalem inclinationem, ratio naturaliter apprehendit ut bona, et per 
consequens ut opere prosequenda, et contraria eorum ut mala et vitanda. Secundum igitur ordinem 
inclinationum naturalium, est ordo praeceptorum legis naturae. 

10 Ebd.: quod veritatem cognoscat de Deo; quod homo ignorantiam vitet. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
18 

 

sofern veränderlich ist11. In weltanschaulich pluralistischen Gesellschaften plurali-
siert sich insofern mit dem Menschenbild auch das Verständnis der natürlichen In-
klinationen und Güter sowie der Ziele, welche die Bestimmung des Menschen 
ausmachen. Dazu kommt, dass die Humanwissenschaften vielfältige anthropolo-
gische und darum ethisch relevante Kenntnisse vermitteln. Dennoch geht der An-
satz davon aus, dass moralische Überlegungen und ethische Diskurse letztlich im-
mer und unvermeidlich das natural Unbeliebige des Menschseins intendieren und 
darauf rekurrieren müssen. Allerdings ist damit zu rechnen, dass die Pluralisierung 
ethische Kontroversen zur Folge hat. 

2) Für Thomas steht fest, dass Vernunft und Wille als geistige Fähigkeiten des 
Menschen prinzipiell unterschieden sind vom Bereich der sinnlichen Wahrneh-
mung sowie der sinnlichen Affekte, Begierden, Neigungen und Emotionen. Darum 
ist der Mensch in seiner Praxis nicht nur durch das Gute (bonum morale) motiviert, 
das ihm seine praktische Vernunft als Gewissen vorstellt und gebietet, sondern 
auch durch die Motive, die seine sinnlichen Affekte ins Spiel bringen (bonum sen-
sibile). Wir sind nicht immer affektiv geneigt, das zu tun, wovon wir wissen, dass 
wir es sollten. Genau dann, wenn das sinnliche Motiv im Widerspruch zu dem 
steht, was die Ratio als Gewissen gebietet, erhält es die Bedeutung des Unmorali-
schen bzw. Bösen. 

3) In dieser moralischen Konstellation spielt die Freiheit des Willens eine ent-
scheidende Rolle. Es kommt auf mich, auf meine verantwortliche Entscheidung an, 
ob ich dem gewissens- bzw. vernunftgemäßen moralisch Guten oder aber dem die-
sem entgegen gesetzten und darum unmoralischen bzw. bösen affektiven Motiv 
folge. Auf Grund dieser Entscheidung wird der Wille, der das  moralisch Gute will, 
ein guter Wille und der Wille, der das moralisch Böse will, ein böser Wille12.               

    
1.2. Der empiristische Ansatz bei David Hume 

 
Humes (1711–1776) Ansatz stellt die wohl wichtigste Ethikbegründung inner-

halb der empiristischen Variante der neuzeitlichen Aufklärung dar13. Auch Hume 

                                                             
11  STh. I.II. 94, 5.  
12  Z. B. STh. I.II 19, 5. 
13 Wichtigste Texte: D. Hume, A Treatise of Human Nature: Being an Attempt to Interduce the 

Experimental Method of Reasoning into Moral Subjects, printed for John Noon, London 1739–40, vor 
allem Buch II (Of the Passions) und Buch III (Of Morals); zitiert nach: D. Hume, Ein Traktat über die 
menschliche Natur, übers. und mit Anm. hrsg. von T. Lipps, L. Voss Verlag, Hamburg 1906 (Philo-
sophische Bibliothek, 2 Bände, 283 a und b). Nachdruck 1978: D. Hume, Ein Traktat über die men-
schliche Natur, mit neuer Einf. hrsg. von R. Brandt, Meiner Verlag, Hamburg 1978; D. Hume, An 
Enquiry Concerning the Principles of Morals, printed for A. Millar, London 1751; zitiert nach: D. 
Hume, Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, übers., mit Einl. u. Reg. versehen von C. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
19 

 

rekurriert auf die menschliche Natur. Im Gegensatz zum Lex-naturalis-Ansatz des 
Aquinaten geht es ihm aber nicht darum, in einer vernunftgeleiteten Reflexion die 
Inklinationen, Güter und Ziele des Menschen objektiv aus dessen Wesen aufzuwei-
sen und dadurch Ethik zu begründen. Vielmehr versucht er, die Phänomene des 
Ethischen empirisch, psychologisch und soziologisch, so aufzuklären, dass die ge-
genüber der Sinnlichkeit und ihren Affekten eigenständige geistige Bedeutung der 
Vernunft bzw. des Willens überflüssig wird. 

In der Enquiry geht Hume von der Frage aus, was Menschen gemeinhin als 
moralisch gut beurteilen bzw. was sie moralisch schätzen, loben und billigen. 
Durch vielfältige aktuelle und historische Beispiele sieht er das „bei uns Menschen 
durchweg vorhandene empfindliche Feingefühl auf diesem Gebiet”14 belegt. Wir 
schätzen und loben Menschen dann moralisch, wenn sie sich durch ein bestimmtes 
Wohlwollen gegenüber ihren Mitmenschen und der Gesellschaft auszeichnen und 
bestrebt sind, ihnen durch ihr Handeln zu nützen und zu ihrem Glück beizutragen. 
Die moralische Billigung bezieht sich also auf Handlungen und Haltungen, die 
nicht unmittelbar egoistisch, sondern altruistisch und sozial motiviert sind. „Die 
sozialen Tugenden betrachtet man nie losgelöst von ihren förderlichen Tendenzen, 
und nie gelten sie als unfruchtbar oder nutzlos. Das Glück der Menschen, die Ord-
nung der Gesellschaft, das Einvernehmen in den Familien, der gegenseitige Bei-
stand unter Freunden wird stets als Wirkung ihrer milden Herrschaft über die Her-
zen der Menschen angesehen”15. Damit ergibt sich, „dass alles, was zum Glück der 
Allgemeinheit beiträgt, sich unserer Billigung und unserem Wohlgefallen un-
mittelbar nahe legt. Damit haben wir ein Prinzip, das die Entstehung der Sittlich-
keit zum größten Teil erklärt”16. Dieses Prinzip ist nach Hume im Grunde interkul-
turell, übergeschichtlich und allgemein menschlich. 

Humes empiristische Erklärung dieses Prinzips verweist in die Psychologie 
der sinnlichen passions, also der Affekte, Gefühle und Neigungen. Da er eine von 
diesen unterschiedene eigenständige Vernunftmotivation empiristisch ausschließt, 
muss er die Differenz des Moralischen und des Unmoralischen, des Altruistischen 
und Egoistischen, empirisch-psychologisch aus der Konstellation der Affekte 
erklären. In der Treatise eröffnet er das Buch Of the passions mit der Unterschei-
dung zwischen direkten und indirekten Affekten. Direkte Affekte, wie z. B. „Bege-
hren, Abscheu, Schmerz, Freude, Hoffnung, Furcht, Verzweiflung und beruhigende 
Gewissheit”, entspringen im eigenen Selbst „unmittelbar aus einem Gut oder einem 
                                                                                                                                                           
Winckler Hamburg 1929 (Philosophische Bibliothek, Bd. 199). Nachdruck 2003: D. Hume, Eine 
Untersuchung über die Prinzipien der Moral, hrsg. von M. Kühn, Meiner, Hamburg 2003. 

14 D. Hume, Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, op. cit., I. Abschnitt, 6, S. 8. 
15 Ebd., II. Abschnitt, 12, S. 17f. 
16 Ebd., V. Abschnitt, 46, S. 61. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
20 

 

Übel”17. Bei den indirekten Affekten unterscheidet Hume zwei Affektenpaare: 
Stolz (pride) und Scham oder Niedergedrücktheit (humility)18 sowie Liebe (love) 
und Hass (hatred)19. Um diese Affektenpaare geht es vor allem in Humes 
Erklärung, deren (vor allem in der Treatise) brillante Differenziertheit hier durch 
eine eher grobe Skizze ersetzt werden muss.   

Objekt des ersten Affektenpaares ist das eigene Selbst, Objekt des zweiten 
eine andere Person. In beiden Fällen wird der indirekte Affekt durch Eigenschaften 
verschiedenster Art verursacht, die das eigene Selbst bzw. die andere Person be-
sitzt. Sie bewirken, dass wir uns selbst stolz fühlen oder schämen und andere Per-
sonen lieben oder hassen. Eine entscheidende Rolle kommt dabei der Sympathie, 
dem Mitgefühl zu. Auf Grund der Ähnlichkeit, die alle Menschen verbindet, 
können wir uns in die Affekte der anderen einfühlen; wir können uns ihre positiven 
und negativen Affekte vorstellen, so dass uns „ihre Freuden und Leiden in lebhaf-
ter Weise berühren”20. Beobachtung und sprachliche Kommunikation verstärken 
diese sympathetische Fähigkeit, in der auch das Mitleid, aber ebenso Schaden-
freude und Neid gründen21.  

Dazu kommt ein Weiteres: Für unsere eigenen indirekten Affekte ist das uns 
betreffende sympathetische Urteil unserer Mitmenschen von entscheidender Be-
deutung, vor allem das angesehener Personen und überhaupt jener, deren Urteil uns 
wichtig ist22. Wir möchten ja stolz sein können auf unsere Eigenschaften und uns 
vor anderen nicht schämen müssen, geachtet und anerkannt und nicht verachtet 
werden. Wir möchten, dass andere uns wegen unserer Qualitäten lieben und 
schätzen und nicht hassen und ablehnen. Die sympathetische Einfühlung 
ermöglicht dabei folgende Vermittlung: In ihr erfahren wir, was andere schätzen 
und ablehnen, loben und tadeln, und was in der Gesellschaft überhaupt als 
schätzens-, achtens- und liebenswert, aber auch als schlecht, verab-
scheuungswürdig und verachtenswert gilt. Dadurch entsteht in der Gesellschaft 
eine „große Einförmigkeit der Empfindungs- und Denkweise”23, ein moral senti-
ment, das sich in unparteiischen moralischen steady and general points of view 
zeigt. 

Zugleich motivieren die indirekten Affekte dazu, im Sinne dieser moralischen 
Standards zu handeln, denn nur so können wir auf unser eigenes Selbst stolz sein, 
                                                             

17 D. Hume, Ein Traktat über die menschliche Natur, op. cit., II. Buch, 1. Teil, 1. Abschnitt, S. 5. 
18 Ebd., II., 1. Teil, S. 3–59. 
19 Ebd., II., 2. Teil, S. 60–135. 
20 Ebd., II., 2. Teil, 7. Abschnitt, S. 103–106. 
21 Ebd. 
22 Ebd., II., 1. Teil, 11. Abschnitt, S. 130–133. 
23 Ebd., S. 48. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
21 

 

brauchen uns vor anderen nicht zu schämen und haben die Chance, dass man uns 
mit Liebe und nicht mit Ablehnung begegnet. „Der Begriff Moral schließt ein allen 
Menschen gemeinsames Gefühl ein, das einen und denselben Gegenstand der gene-
rellen Billigung empfiehlt und eine durchgängige, oder fast durchgängige Über-
einstimmung der menschlichen Meinungen und Übereinstimmungen darüber zu-
wege bringt. Dieser Begriff schließt gleichzeitig ein Gefühl ein, welches so univer-
sell und umfassend ist, dass es sich auf alle Menschen erstreckt und das Tun und 
Verhalten selbst der Fernstehendsten zum Objekt der Billigung oder Missbilligung 
macht […]”24. Dabei motiviert in den direkten und indirekten Affekten sowie in 
deren Vermittlung letztlich die Lust, die deren Befriedigung bewirkt, bzw. die 
Vermeidung von Unlust. 

Auf diese Weise erklärt Hume die Moral sowohl hinsichtlich ihres Inhalts als 
auch ihrer Motivation ausschließlich durch ein Gefüge sinnlicher Affekte, wie sie 
trotz aller Unterschiede prinzipiell auch bei Tieren25 festgestellt werden können. Er 
vertritt insofern eine ausgeprägt empiristische Gefühlsmoral. Die Vernunft (rea-
son) als solche, die Hume  (im ersten Buch der Treatise) aus der kognitiven Sinn-
lichkeit rekonstruiert, motiviert nicht, sondern spielt in der Praxis nur eine instru-
mentelle Rolle. Die Ziele, Motive bzw. Inhalte der Praxis ergeben sich im Sinne 
der Lust-Unlust-Motivation aus den Affekten, Gefühlen und Neigungen, während 
die Vernunft lediglich die zur Verwirklichung der Ziele erforderlichen Mittel 
aufweist26. Im Gegensatz zu Aristoteles, Thomas von Aquin und Kant kommt da-
rum der Vernunft in Humes Ethikbegründung keine von der Sinnlichkeit unter-
schiedene, eigenständige Bedeutung zu. 

In diesem empiristisch-hedonistischen Modell ist für Willensfreiheit kein 
Platz. Wie wir naturwissenschaftlich die regelmäßige Aufeinanderfolge von Gege-
benheiten als notwendige und konstante kausale Verbindung von Ursache und 
Wirkung interpretieren, so ist auch das menschliche Handeln zu verstehen. Es folgt 
notwendig als Wirkung aus bestimmten Antezedensbedingungen. Unterschiedliche 
Handlungsweisen resultieren aus unterschiedlichen Motiven, Lebensverhältnissen, 
Temperamenten, Kenntnissen, sozialen Kontexten und Charaktereigenschaften. 
„Keine Verbindung […] ist beständiger und sicherer als die Verbindung gewisser 
Handlungen mit gewissen Motiven und Charakteren”27. Insofern interpretiert Hume 

                                                             
24  D. Hume, Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, op. cit., IX. Abschnitt, 89, S. 120. 
25 D. Hume, Ein Traktat über die menschliche Natur, op. cit., II., 1. Teil, 12. Abschnitt, S. 56–

59 und 2. Teil, 12. Abschnitt, S. 133–135. 
26 D. Hume, Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, op. cit., Anhang I, 114, S. 145f. 
27 D. Hume, Ein Traktat über die menschliche Natur, op. cit., II., 3. Teil, 1. Abschnitt, S. 136–

144, 141. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
22 

 

Tugend als Talent und Laster als Defizienz28. Menschen handeln unvermeidlich gut 
oder schlecht je nach ihren vorgegebenen positiven oder negativen Dispositionen, 
auf Grund derer ihnen die Vermittlung der direkten und indirekten Affekte besser 
oder schlechter gelingt. Sie können nicht anders handeln, als sie es tun.   

 
1.3. Der formalistische Ansatz bei Immanuel Kant 

 
Kants (1724–1804) Ethik29 steht im Kontext seiner Transzendentalphilosophie 

und wendet sich kritisch gegen die empiristische Ethik, wie sie vor allem Hume 
vertreten hatte. In der Transzendentalphilosophie geht es Kant um den Aufweis, 
dass Erfahrung, Empirisches überhaupt, wesentlich durch die Erkenntnisart des 
Subjekts bedingt ist und insofern auf Voraussetzungen, auf „Bedingungen ihrer 
Möglichkeit”, verweist, die selbst nicht Objekt der Empirie sein können, weil sie 
Empirie überhaupt bedingen. Gegen den Empirismus, vor allem gegen Hume, wird 
also gezeigt, dass Empirisches Nichtempirisches voraussetzt. In seinem ersten kri-
tischen Werk30 weist Kant in transzendentaler Reflexion diese, in unserer Er-
kenntnisart apriorisch vorgegebenen Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung 
auf.  

Diese umfassen zunächst die Voraussetzungen unserer sinnlichen Erkenntnis 
(transzendentale Ästhetik), durch die uns Gegenstände anschaulich werden; weiters 
jene unseres theoretischen Zugriffs im Verstand, wodurch wir Gegenstände begriff-
lich-kategorial erfassen, durch transzendentale Grundsätze in Erfahrungszu-
sammenhänge bringen und im Selbstbewusstsein synthetisieren können (transzen-
dentale Logik); schließlich Voraussetzungen seitens regulativer Vernunftideen, 
welche unsere Erkenntnis auf Totalitäten bzw. Inbegriffe hinordnen, auf den Inbe-
griff der äußeren Erfahrung („Welt”), den der inneren Erfahrung („Seele”) und die 
Bedingung eines beide umfassenden Inbegriffs überhaupt („Gott”) (transzendentale 
Dialektik). In diesem Aufweis zeigt sich auch die prinzipielle Differenz zwischen 
Vernunft bzw. Verstand auf der einen und der Sinnlichkeit auf der anderen Seite. 
Diese Differenz wird vom Empirismus bestritten, ist aber grundlegend für die Ethik 
Kants. 

Sinnliche Affekte, Neigungen und Gefühle intendieren als solche wesentlich 
die Befriedigung bestimmter subjektiver Bedürfnisse und Interessen im Sinne von 

                                                             
28 D. Hume, Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, op. cit., Anhang  IV, S. 166–178. 
29 Wichtigste Texte: I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (GM), Hartknoch, Riga 

1785 (A: 1. Aufl.), (B: 2Aufl. 1786); I. Kant, Critic der practischen Vernunft (KpV), Hartknoch, Riga 
1788; I. Kant, Die Metaphysik der Sitten, Friedrich Nicolovius, Königsberg 1797 (A: 1. Aufl.), (B: 2. 
Aufl. 1798); zitiert nach den Originalausgaben. 

30 I. Kant, Critik der reinen Vernunft, Hartknoch, Riga, 1781 (A: 1. Aufl.), 1787 (B: 2. Aufl.). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
23 

 

Lustgewinn und Vorteil sowie Vermeidung von Unlust und Leid. Ihr Prinzip ist 
insofern das „Prinzip der Selbstliebe oder eigenen Glückseligkeit”31. In diesem Be-
reich sind Verpflichtungen bzw. Imperative nie objektiv und unbedingt („katego-
risch”), sondern immer nur subjektiv und hypothetisch, d. h. bedingt, also abhängig 
vom eigenen Vorteil. Das gilt nach Kant auch für Humes Ethik: Sein Versuch, 
Ethik durch die sympathetische Vermittlung der indirekten Affekte zu begründen, 
kommt über das Prinzip der Selbstliebe nicht hinaus. Letztlich tun wir das im Sinne 
Humes Schätzenswerte, damit wir geliebt und geachtet werden und weil wir ver-
meiden möchten, gehasst zu werden und uns schämen zu müssen. Insofern bleibt 
die Motivation letztlich egoistisch und hedonistisch. Dabei betont Kant durchaus 
die positive Bedeutung des Prinzips der Selbstliebe: „Glücklich zu sein, ist not-
wendig das Verlangen jedes vernünftigen aber endlichen Wesens, und also ein un-
vermeidlicher Bestimmungsgrund seines Begehrungsvermögens” und darum „ein 
durch seine endliche Natur selbst ihm aufgedrungenes Problem, weil es bedürftig 
ist […]”32. Es ist aber die Frage, ob menschliche Praxis ausschließlich durch das 
Prinzip der Selbstliebe und damit empirisch bzw. sinnlich-affektiv bestimmt ist 
oder ob es im Unterschied dazu eine andere, eine nichtempirische Motivation gibt, 
die in ihrer eigenständigen Bedeutung das Attribut „sittlich” bzw. „moralisch” wir-
klich verdient.  

Eine solche Motivation kann aber nur eine Vernunftmotivation sein. Es ist al-
so die Frage, „ob reine [d. h. nicht (wie bei Hume) durch Affekte instrumentali-
sierte] Vernunft zur Bestimmung des Willens für sich allein zulange, oder ob sie 
nur als empirisch bedingte ein Bestimmungsgrund desselben sein könne”33. Die 
berühmte Antwort Kants ist der Kategorische Imperativ als allgemeines Sittenge-
setz: „Handle so, dass die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip 
einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne”34. Was ist damit gemeint? Maxi-
men sind allgemeine praktische Grundsätze. In unserer alltäglichen Praxis handeln 
wir ständig nach eingeübten Maximen. Wenn es aber darum geht, den moralischen 
Wert eines konkreten Wollens, einer Motivation bzw. Handlung zu beurteilen, ha-
ben wir jeweils die Maxime zu überprüfen, der wir darin folgen: Könnte diese Ma-
xime in einer vernünftig geordneten, menschenwürdigen Gesellschaft als allge-
meines Gesetz gelten – oder widerspricht sie in sich einer vernünftigen Ordnung 
bzw. ist sie so geartet, dass wir sie als allgemeines Gesetz vernünftigerweise nicht 

                                                             
31 I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 40f.  
32 Ebd., A 45. 
33 Ebd., A 30. 
34 Ebd., A 54, vgl. GM, BA 52.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
24 

 

wollen können? Vom Ergebnis dieser Maximenüberprüfung hängt es nach Kant 
letztlich ab, ob Wille, Motivation und Handlung moralisch sind oder nicht.                     

Wie die Vernunft in theoretischer Hinsicht apriorisch unsere Erkenntnis regu-
liert, so reguliert sie als Gewissen unsere Praxis, indem sie als reine (nicht sinnlich-
affektiv bedingte) Vernunft aus sich selbst praktisch wird und durch das Sittenge-
setz kategorisch diese Maximenüberprüfung gebietet und uns in diesem Sinne 
verpflichtet. Die moralische Verpflichtung ist dann strikt objektiv; sie gründet aus-
schließlich in der vernünftig-einsichtigen Vereinbarkeit der Handlungsmaxime mit 
der Idee eines allgemeinen Gesetzes und schließt insofern subjektive Vorteils-
erwägungen prinzipiell aus. Man nennt diesen Ansatz „formalistisch”, weil es in 
der Maximenüberprüfung nicht um bestimmte Inhalte („Materien”) geht, sondern 
allein darum, ob die Maxime formal den Bedingungen eines allgemeinen Gesetzes 
entspricht. „Der Wille wird als unabhängig von empirischen Bedingungen, mithin, 
als reiner Wille, durch die bloße Form des Gesetzes als bestimmt gedacht, und die-
ser Bestimmungsgrund als die oberste Bedingung aller Maximen angesehen”35. 

Der zentrale Wert, um den es dabei letztlich geht, ist die unverfügbare Würde 
und Selbstzweckhaftigkeit der menschlichen Person. Insofern führt der Katego-
rische Imperativ zu der Formulierung: „Handle so, dass du die Menschheit, sowohl 
in deiner Person, als in der Person eines jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck, 
niemals bloß als Mittel brauchest”36. Dabei bezieht sich die Idee des allgemeinen 
Gesetzes zugleich auf die Idee eines gerechten gesellschaftlichen Kontextes aller 
Personen, also eines „Reichs der Zwecke […] (sowohl der vernünftigen Wesen als 
Zwecke an sich selbst, als auch der eigenen Zwecke, die ein jedes sich selbst setzen 
mag)’37. Moralisch gut ist also eine Maxime dann, wenn wir objektiv einsehen, 
dass sie in diesem Sinne als allgemeines Gesetz taugt. Damit deckt der Ansatz so-
wohl die moralischen Rechtspflichten als auch die ethischen Tugendpflichten ab. 

Dass reine Vernunft aus sich selbst praktisch wird und im Sittengesetz katego-
risch gebietet, nennt Kant „ein Faktum der Vernunft“, das er für „unleugbar“ hält.38 
In diesem transzendentalen Faktum zeigt sich die Willensfreiheit in ihrer positiven 
Bedeutung: Wir sind uns in diesem Faktum gewiss, dass wir uns – unabhängig von 
der sinnlich-affektiven Motivation – aus Vernunft selbst bestimmen, uns selbst das 
Gesetz des Handelns geben können. Darin besteht die Autonomie der Person, die 
der Kern ihrer Würde ist. Zugleich zeigt sich damit, dass es an uns, an unserer 
Freiheit liegt, ob wir uns im Sinne der kategorischen Vernunftmotivation autonom 

                                                             
35 Ebd., A 55. 
36 I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 66f. 
37 Ebd., BA 74. 
38 I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 56. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
25 

 

selbst bestimmen oder uns im Gegensatz dazu heteronom von sinnlich-affektiven 
Neigungsmotiven bestimmen lassen. Sittlich gut ist letztlich ausschließlich der gute 
Wille, d.h. der Wille, der das will, was sich aus autonomer Vernunft- bzw. Ge-
wissenseinsicht objektiv als Pflicht bzw. als das Gute erweist. Sittlich böse ist ein 
Wille dann, wenn er einem Neigungsmotiv folgt, das im Widerspruch zu diesem 
Pflichtmotiv steht und genau insofern vernunftwidrig, unsittlich bzw. böse ist; er 
will dann etwas, was er affektiv möchte, obwohl er weiß, dass er es nicht sollte.                       

 
1.4.  Der utilitaristische Ansatz 

 
Mit „Utilitarismus” bezeichnet man eine Vielzahl von Positionen der Ethik, 

die seit dem Ende des 18. Jahrhunderts vertreten wurden. Bis heute ist der Utilita-
rismus eine Hauptposition besonders der angelsächsischen Ethik. Als Klassiker 
dieser Tradition gelten Jeremy Bentham39 (1748–1832), John Stuart Mill40 (1806–
1873) und Henry Sidgwick41 (1838–1900). Der Utilitarismus schließt zwar an die 
Ethik des Britischen Empirismus an, versucht aber, eine möglichst einfache, plau-
sible und zugleich rationale Ethikbegründung zu bieten und jene metaphysischen 
Kontroversen auszublenden, die im Anschluss an Hume und Kant den Diskurs be-
stimmten. Wir können den von Bentham grundgelegten klassischen Ansatz im 
Anschluss an Otfried Höffe42 skizzieren, der ihn als Kombination folgender vier 
Prinzipien charakterisierte: 

1. Das Konsequenzenprinzip. Handlungen werden moralisch beurteilt im Blick 
auf ihre Konsequenzen, ihre Folgen. Handlungen (bzw. Unterlassungen) sind also 
nicht in sich, d. h. auf Grund gewisser immanenter Eigenschaften und folgen-
unabhängig richtig oder falsch, sondern auf Grund dessen, was sie bewirken oder 
bezwecken. Der Utilitarismus ist insofern eine konsequentialistische bzw. teleolo-
gische Ethik und unterscheidet sich damit von deontologischen Ethiken, für welche 
das moralische Kriterium primär in der Art bzw. der Maxime der Handlung selbst 
liegt. So etwa galt für Thomas von Aquin ebenso wie für Kant die Lüge, d. h. die 
wissentliche Äußerung einer Unwahrheit, als in sich unmoralisch, weil Wahrhaf-
tigkeit unbedingt Pflicht ist. 

2. Das Utilitätsprinzip. Nach welchem Kriterium sind die Handlungskonse-
quenzen moralisch zu beurteilen? Im Anschluss an Hume fungiert für die Utilitari-

                                                             
39 J. Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, T. Payne, London 

1789. 
40 J. S. Mill, Utilitarianism, Parker, Son, and Bourn, London 1863. 
41 H. Sidgwick, Methods of Ethics, Macmillan & Co., London 1874. 
42 Einführung in die utilitaristische Ethik. Klassische und zeitgenössische Texte, hrsg. von O. 

Höffe , 4. Auflage, A. Francke Verlag, Tübingen 2008, S. 7–51 (Einleitung). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
26 

 

sten das Nützlichkeitsprinzip als Kriterium, also jenes Prinzip, „das schlechthin 
jede Handlung in dem Maß billigt oder missbilligt, wie ihr die Tendenz innezu-
wohnen scheint, das Glück der Gruppe, deren Interesse in Frage steht, zu vermeh-
ren oder zu vermindern […]”43. 

3. Das Hedonismusprinzip. Worin besteht das höchste praxisrelevante Gut, um 
welches es letztlich im Nützlichkeitsprinzip geht? Im Sinne der empiristischen 
Orientierung an der Lust-Unlust-Motivation besteht es im Glück, in der Freude der 
Menschen bzw. in der Vermeidung von Unglück und Leid, also in der Befriedi-
gung menschlicher Bedürfnisse und Interessen. Auf die Frage, um welche 
Bedürfnisse und Interessen es dabei gehe, antwortete Bentham tolerant: Jede Per-
son bestimmt in ihrem Lebensplan autonom ihre Präferenzen und damit das Profil 
ihrer Glücksvorstellung. Bentham skizzierte einen quantitativen Hedonismuskal-
kül, in welchem qualitativ völlig verschiedenartige Glücks- bzw. Interessen-
varianten kommensurabel gemacht und in der moralischen Entscheidung berück-
sichtigt werden sollten. 

4. Das Sozialprinzip. Der Utilitarismus ist kein egoistischer Hedonismus. Im 
moralischen Kalkül geht es nicht nur um das individuelle Glück des Handelnden 
selbst, sondern um das Glück aller von der Handlung Betroffenen, letztlich um das 
Glück aller Menschen, ja aller empfindenden Wesen. (Schon bei den Klassikern 
wurden auch die Tiere in den Kalkül einbezogen.) Nach Sidgwick „haben wir in 
jedem einzelnen Fall alle Freuden und Schmerzen, die sich als wahrscheinliche 
Ergebnisse der verschiedenen sich darbietenden Alternativen des Verhaltens vor-
hersehen lassen, zu vergleichen und diejenige Alternative anzunehmen, die geei-
gnet scheint, zum größten Glück im ganzen zu führen”44. Dabei wurde der soziale 
Nutzen zunächst rein quantitativ-additiv interpretiert: Es geht im moralischen Kon-
sequenzenkalkül um das größtmögliche Glück der größtmöglichen Zahl bzw. um 
die größtmögliche Nutzensumme oder den größtmöglichen Durchschnittsnutzen. 
Das impliziert, dass individuelle Vor- und Nachteile, Freuden und Leiden, im 
Kalkül miteinander „verrechnet” werden müssen, um das utilitaristische Maximum 
zu bestimmen. 

Dieses Grundkonzept wurde vielfältig problematisiert und modifiziert, was zu 
mehreren Utilitarismusvarianten führte. Auf einige Probleme sei hier kurz hinge-
wiesen. So plädiert das klassisch-utilitaristische Sozialprinzip zwar für die Max-
imierung von Nutzensumme bzw. Durchschnittsnutzen, verfügt aber hinsichtlich 

                                                             
43 J. Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, op. cit., Kap. I, 2. 

Zitiert nach: Einführung in die utilitaristische Ethik. Klassische und zeitgenössische Texte, op. cit., S. 56. 
44 H. Sidgwick, Methods of Ethics, Kap. IV, § 1. Zitiert nach: Einführung in die utilitaristische 

Ethik. Klassische und zeitgenössische Texte, op. cit., S. 104. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
27 

 

der Verteilung über kein Gerechtigkeitsprinzip, weil sich ein solches deontologisch 
auf unverfügbare Rechte von Personen beziehen müsste und darum dem Konse-
quentialismus widerstreitet. Man denke etwa daran, dass mit der Maximierung des 
Sozialprodukts im Ganzen oder pro Kopf die Frage der sozial gerechten Verteilung 
ungelöst bleibt. Auch das Menschenrechtsdenken bereitet dem Konsequentialismus 
Probleme, da es für den Vorrang deontologisch geltender Rechte gegenüber dem 
Nützlichen bzw. dem utilitaristisch Guten eintritt. 

Angesichts der Tatsache, dass viele praktische Grundsätze bzw. Regeln hoch 
plausibel sind (z. B. das Verbot von Mord, Diebstahl, Lüge etc.), stellte sich die 
Frage, ob es sinnvoll ist, jede Einzelhandlung im utilitaristischen Kalkül zu 
überprüfen, zumal die soziale Akzeptanz moralischer Regeln für den allgemeinen 
Nutzen zweifellos bedeutsam ist. Im Unterschied zu Handlungsutilitaristen, welche 
eine Handlung auf Grund der guten oder schlechten Konsequenzen dieser Hand-
lung beurteilen, beurteilen Regelutilitaristen eine Handlung auf Grund der guten 
oder schlechten Konsequenzen der Regel, nach welcher die Handlung erfolgen 
soll45. Im Regelutilitarismus erfolgt insofern eine gewisse Annäherung an die Max-
imenüberprüfung bei Kant. 

Benthams tolerante Fassung des Hedonismusprinzips stieß schon bei Mill auf 
den Einwand, „dass einige Arten der Freude wünschenswerter und wertvoller sind 
als andere“ und dass es besser sei, „ein unzufriedener Mensch zu sein als ein zu-
friedengestelltes Schwein”46. Nach Mill müsste der utilitaristische Kalkül also qua-
litativ unterschiedliche Grade der Lust-Unlust-Motivation berücksichtigen. Aber 
eine solche Qualifizierung der Arten der Freude bzw. der Glückniveaus scheint 
einen normativ relevanten anthropologischen Rekurs vorauszusetzen, etwa im 
Sinne des Lex-naturalis-Ansatzes, was aber den Rahmen des Konsequentialismus 
sprengen würde, weil damit Deontologie ins Spiel käme. 

Auch stellt sich besonders Handlungsutilitaristen die Frage, wie die Pflicht, 
die Folgen geplanter Handlungen oder Unterlassungen teleologisch abzuwägen und 
den Kreis der möglicherweise Betroffenen zu bestimmen, plausibel begrenzt wer-
den kann. Denn ohne eine solche Begrenzung droht der Konsequenzenkalkül zu 
unendlichen Progressen zu führen und damit uferlos zu werden, was praktische 
Entscheidungen erschweren bzw. blockieren müßte. 

Schließlich klärt Benthams Grundkonzept nicht die Frage, warum wir über-
haupt moralisch handeln sollen. Warum sollen wir das Konsequenzen- und das Uti-

                                                             
45 Vgl. dazu die Texte von John J. C. Smart und Richard B. Brandt, [in:] Einführung in die utili-

taristische Ethik. Klassische und zeitgenössische Texte, op. cit., S. 167–222. 
46 J. S. Mill, Utilitarianism, op. cit., 2. Kap. Zitiert nach: Einführung in die utilitaristische 

Ethik. Klassische und zeitgenössische Texte, op. cit., S. 87 und 89. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
28 

 

litätsprinzip nicht im Sinne eines hedonistischen Egoismus fassen, sondern zum 
Sozialprinzip übergehen? Letztlich stand diesem Übergang sicher die Tradition des 
christlichen Gebots der Nächstenliebe Pate. Thomas von Aquin und Kant rekurrier-
ten philosophisch auf die apriorische Verfasstheit der praktischen Vernunft, die aus 
sich selbst im Gewissen altruistisch bzw. sozial verpflichtet. Auf Grund seiner em-
piristischen Voraussetzungen kann aber der Utilitarismus nicht mit einem solchen 
metaempirischen und deontologischen Vernunftbegriff argumentieren. Mill 
begründete den Übergang durch das zweifellos unbefriedigende Argument, „dass 
das Glück jedes einzelnen für diesen ein Gut ist und dass daher das allgemeine 
Glück ein Gut für die Gesamtheit der Menschen ist”47. Das allgemeine Glück  mag 
sich zwar langfristig auch als Gut für jeden einzelnen erweisen, sodass es ein Rat-
schlag der Klugheit ist, das allgemeine Glück zu befördern. Kurzfristig jedoch 
entstehen moralische Probleme eben dadurch, dass es für den einzelnen hier und 
jetzt vorteilhaft erscheint, das eigene Glück auf Kosten des allgemeinen Glücks zu 
intendieren; eben darum stehlen Diebe und betrügen Betrüger. Außerdem definiert 
Mill das Glück des einzelnen als etwas, das genau darum wünschenswert ist, weil 
„die Menschen es tatsächlich wünschen”48. Ob das tatsächlich Gewünschte aber 
wirklich wünschenswert ist und ob sich von diesem her das Glück der einzelnen 
und das allgemeine Glück bestimmen lässt, ist fraglich. Letztlich bleibt die Argu-
mentation – mit Kant gesprochen – heteronom und dem Prinzip der Selbstliebe 
verhaftet49.  

 
1.5.  Nietzsches Moralkritik und der Übermensch 

 
Das eher unsystematische, essayistische, aber eminent sprachgewaltige Den-

ken Friedrich Nietzsches (1844–1900) widerspricht grundlegend allen vier skiz-
zierten Varianten der Ethikbegründung50. Es gewann jedoch in den folgenden Pha-
sen der Philosophieentwicklung bis heute enorme wirkungsgeschichtliche Bedeu-
tung.  Basis seiner Moralkritik ist sein lebensphilosophischer Ansatz. 

                                                             
47 Ebd., Kap. 4. Zitiert nach: J. S. Mill, Der Utilitarismus, hrsg. und übers. von D. Birnbacher, 

Reclam, Stuttgart 1985, S. 61. 
48 Ebd. 
49 Vgl. dazu auch: P. Singer, Praktische Ethik, übers. von O. Bischoff, J.–C. Wolf, D. Klose, 

Reclam, Stuttgart 1994, Kap. 12: Warum moralisch handeln?, S. 397–424. 
50 Wichtigste Texte: F. Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, C. G. Neumann, Leipzig 1887; F. 

Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, C. G. Neumann, Leipzig 1886, F. Nietzsche, Also sprach Zara-
thustra, Ernst Schmeitzner Verlag, Chemnitz, T. I–III, 1883–1885. Zitiert nach: F. Nietzsche, 
Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA) in 15 Bänden, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzi-
no Montinari, DTV Verlag, München 1988.   

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
29 

 

Nach Nietzsche sind alle Bereiche des Lebendigen geprägt durch den Antago-
nismus zweier Grundkräfte, der aktiven und der reaktiven Kraft. In beiden waltet 
der Wille zur Macht und strebt danach, über die Gegenkraft zu siegen. In der akti-
ven Kraft bejaht und steigert der Wille zur Macht das Leben und siegt dadurch, 
dass er die Kraft des Lebens in das hinein freigibt, was sie kann; es ist die Kraft des 
Vitalen, Gesunden, Starken, Aufbauenden, Kreativen, Spontanen. In der reaktiven 
Kraft verneint der Wille zur Macht das Leben und siegt, indem er die aktive Kraft 
von dem trennt, was sie kann; es ist die Kraft des Kranken, Schwachen, Versagen-
den, Destruktiven, Nivellierenden. In der aktiven Kraft erstrebt der Wille zur 
Macht nachhaltig aufbauend die ewige Wiederkehr gelingenden Lebens, etwa im 
Kreis der Jahreszeiten, den Lebensphasen und im Wechsel der Generationen. Die 
reaktive Kraft setzt die aktive voraus und erstrebt deren Destruktion; sie ist aber 
selbst keiner Wiederkehr fähig, sondern zerstört mit der Vernichtung der aktiven 
Kraft letztlich auch sich selbst. Wir können das mit dem Wirken eines Krebs-
geschwürs illustrieren: Der Krebs ruiniert reaktiv den aktiv-gesunden Organismus; 
sein Sieg, der Tod des Organismus, ist zugleich sein eigenes Ende. 

Nietzsche bezieht diese Konstellation auch auf die Menschheit und ihre Ge-
schichte. Auch sie sind Schauplätze des Kampfspiels der beiden Kräfte. Es gibt 
aktive, starke, vitale, kreative, vornehme, aber auch reaktive, schwache, 
kränkelnde, unfähige, gemeine Menschen. Wie bei Hume kommt auch bei 
Nietzsche der Vernunft keine eigenständige, sondern lediglich eine instrumentelle 
Bedeutung zu: Sie dient dem aktiven oder dem reaktiven Willen zur Macht. Wie 
Hume lehnt auch er den freien Willen ab; dieser sei „das anrüchigste Theologen-
Kunststück, das es giebt, zum Zweck, die Menschheit in ihrem Sinne »verantwort-
lich« zu machen, das heisst sie von sich abhängig zu machen”51.  

Die Differenz der Kräfte bringt eine prinzipielle Wertdifferenz und Wertord-
nung ins Spiel. Natürliches Ziel ist die Steigerung und Entfaltung des Lebens durch 
die aktive Kraft. Darum setzt Nietzsche der traditionellen Gut-Böse-Moral seine 
„natürliche” Gut-Schlecht-Moral entgegen: Das wahre Gute ist das lebensbeja-
hende Aktive, das Schlechte das lebensverneinende Reaktive. „Was ist gut? – 
Alles, was das Gefühl der Macht, den Willen zur Macht, die Macht selbst im Men-
schen erhöht. Was ist schlecht? – Alles, was aus der Schwäche stammt. […] Die 
Schwachen und Missrathnen sollen zu Grunde gehen: erster Satz unsrer Menschen-
liebe. Und man soll ihnen noch dazu helfen. Was ist schädlicher als irgend ein Las-
ter? – Das Mitleiden der That mit allen Missrathnen und Schwachen – das Chris-
tentum …”52. Im Sinne dieser Wertordnung kommt den aktiven Menschen der 

                                                             
51 F. Nietzsche, Götzen-Dämmerung, KSA, Bd. VI, S. 95. 
52 F. Nietzsche, Der Antichrist, KSA, Bd. VI, S. 170. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
30 

 

natürliche Vorrang zu. Sie sollten kreativ aufbauend Gesellschaft gestalten und die 
reaktiven Menschen zwingen, sich dieser Ordnung zu fügen. 

Diese herrenmoralische Wertordnung sah Nietzsche in der griechischen und 
römischen Antike weitgehend verwirklicht. Dann aber setzte sich vor allem durch 
jüdischen und christlichen Einfluss der „Sklavenaufstand in der Moral” durch und 
führte zur Umwertung der natürlichen Gut-Schlecht-Moral in eine reaktive Gut-
Böse-Moral. So etwa preist Jesus in der Bergpredigt die reaktiv-schlechten Schwa-
chen selig (Mt 5,3-12) und verurteilt bei Lukas die aktiven Starken mit Wehrufen 
(Lk 6,24-26). An die Stelle des lebenssteigernden Willens zur Macht treten die 
Nächstenliebe und das Mitleiden mit den „Missrathnen”. 

Nach Nietzsche liegt der Kern dieses „Sklavenaufstands” im Ressentiment 
reaktiver Menschen. Wird der Reaktive vom aktiven Starken erniedrigt und ist er 
zu schwach oder zu feige, tätlich nach außen zu reagieren, dann vollzieht sich die 
Reaktion im Inneren, im Gefühl, und wird so zum Ressentiment, zum Geist der 
Rache, der dann das Starke als das „Böse” ablehnt und hasst53. Aus diesem Ressen-
timent erwächst der reaktive Wille zur Macht und wird selbst reaktiv-schöpferisch. 
Er gewinnt Macht und Breite durch den allem Reaktiven eigenen Herdentrieb und 
vermag schließlich jene umfassende christliche Ressentimentkultur aufzubauen, die 
für das Mittelalter und die frühe Neuzeit kennzeichnend war. Diese Kultur war le-
bensverneinend. Sie machte den Schein, die Hinterwelt des Jenseits, anstelle des 
wirklichen Lebens zum Eigentlichen und Wahren und wandte sich in der Propagie-
rung des asketischen Ideals gegen das Leben.  

In der christlichen Lehre von Schuld und Erlösung spitzte sich nach Nietzsche 
diese Lebensverneinung zu: Die Schuld wird als Erbsünde in den Herdenverband 
projiziert und kollektiviert. Sie wächst damit zur unendlichen, niemals abtragbaren 
Schuld vor dem Hinterwelt-Gott als Gläubiger. Die Erlösungslehre verschärft diese 
selbstzerstörerische Konstellation: Die Erlösungstat des Gottmenschen, dieser un-
geschuldete Liebeserweis, vervielfacht noch die Schuld vor dem Gläubiger. Nie-
mand ist schuldbewusster als der Erlöste. Aber diese ganze Konstellation resultiert 
nach Nietzsche aus dem Ressentiment, aus dem Geist der Rache. Wann hätte der 
reaktive Wille zur Macht letztlich gesiegt? „Dann unzweifelhaft, wenn es ihnen 
[den Reaktiven] gelänge, ihr eigenes Elend, alles Elend überhaupt, den Glücklichen 
[d. h. den Aktiven, Starken] ins Gewissen zu schieben, so dass diese sich eines 
Tags ihres Glücks zu schämen begönnen und vielleicht untereinander sagten: »es 
ist eine Schande, glücklich zu sein! es giebt zu viel Elend!«”54. 

                                                             
53 Dazu vor allem: F. Nietzche, Genealogie der Moral, KSA, Bd. V, S. 270–274. 
54 Ebd., S. 370f. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
31 

 

Da aber der reaktive Wille zur Macht im Unterschied zum aktiven nicht der 
ewigen Wiederkehr fähig ist, muss der Sieg der reaktiven Ressentimentkultur zu 
deren eigener Destruktion führen. Die Epoche der Aufklärung vollzieht diese 
Selbstdestruktion. Nietzsche sieht sich im späten 19. Jahrhundert in folgender Situ-
ation: Die alte Ressentimentkultur hat sich selbst vernichtet. Der „Tod Gottes”, des 
Schlusssteins ihres Projekts, signalisiert ihr Ende und damit das Ende der Tradition 
des reaktiven Willens zur Macht. Es ist eine Tabula-rasa-Situation, ein möglicher 
Wendepunkt der Geschichte, die Stunde der „tiefen Mitternacht”55. In der Figur 
Zarathustras propagiert Nietzsche die Möglichkeit eines neuen Menschen: „Ich 
lehre euch den Übermenschen. Der Mensch ist Etwas, das überwunden werden 
soll. […] Was ist der Affe für den Menschen? Ein Gelächter oder eine schmerz-
liche Scham. Und ebendas soll der Mensch für den Übermenschen sein: ein 
Gelächter oder eine schmerzliche Scham”56. 

Der Übermensch ist der ressentimentfreie aktive Mensch. Er bejaht den akti-
ven Willen zur Macht und damit sich selbst, sein „Sein im Werden”, die Leben 
steigernde Verwirklichung und Entfaltung des je eigenen Seins. „Man ist nur für 
das eigene Kind [d. h. für das Projekt des eigenen Lebens] schwanger. […] In eu-
rem Eigennutz, ihr Schaffenden, ist der Schwangeren Vorsicht und Vorsehung! 
[…] Euer Werk, euer Wille ist euer »Nächster«”57. Daraus folgt die aktive Ver-
neinung alles Reaktiven, aller Werte der Ressentimentkultur, auch aller herkömm-
lichen Wertordnungen sowie Tugend- und Sittenlehren, also der ganzen überlie-
ferten Moral samt ihrer Nächstenliebe, ihrer Universalisierungsprinzipien, ihren 
Vorstellungen von Solidarität, Menschenrechten, Demokratie, liberaler Gleichheit 
und sozialer Gerechtigkeit, aber auch samt ihren hedonistischen Varianten, denn 
der aktive Wille zur Macht steht nicht in der Lust-Unlust-Motivation, sondern dient 
der Steigerung des Lebens. 

Zugleich leistet der Übermensch die Umwandlung des Schweren ins Leichte. 
Er bejaht nicht das vorgegebene Schwere wie der Esel („I-A”), der sich das 
Schwere aufladen lässt, sondern tanzt, lacht und spielt mit dem Vorgegebenen und 
über dieses hinweg, indem er es als seine Chance fasst. Selbst das Leid wird ihm 
Köder des Lebens. Er spielt mit dem Zufall und gewinnt immer, weil er ihn zu 
nützen versteht58. 

Diese aktive Selbstbejahung des Willens zur Macht bedeutet radikale Auto-
nomie. Während Autonomie bei Kant Selbstgesetzgebung durch praktische Ver-

                                                             
55 F. Nietzsche, Also sprach Zarathustra, KSA, Bd. IV, S. 285f. 
56 Ebd.,  S. 14.  
57 Ebd., S. 362. 
58 Ebd., S. 363–368. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
32 

 

nunft im Sinne des apriorischen Sittengesetzes ist, entwirft der Übermensch die 
Werte in völliger Freiheit. Das einzige Kriterium seiner Wahl ist die „ewige Wie-
derkehr”: Er wählt, was immer wieder gewählt werden soll, weil es der Steigerung 
des Lebens bzw. dem aktiven Willen zur Macht dient. Damit individualisiert sich 
die Autonomie. 

Der Übermensch stellt am Wendepunkt der „tiefen Mitternacht“ die eine 
Möglichkeit eines neuen Menschseins dar. Als Alternative skizziert Nietzsche die 
Möglichkeit der Dominanz des „letzten Menschen”, „des verächtlichsten Men-
schen, der sich selber nicht mehr verachten kann”. Es ist der Mensch, der ohne al-
len aktiven Willen zur Macht, ohne Interesse an der Steigerung des Seins im Wer-
den, aber auch ohne ressentimentkulturelle Einbindung hedonistisch in banalen 
Verhältnissen vegetiert: „Die Erde ist klein geworden, und auf ihr hüpft der letzte 
Mensch, der Alles klein macht. Sein Geschlecht ist unaustilgbar, wie der Erdfloh; 
der letzte Mensch lebt am längsten”. „Kein Hirt und eine Heerde! Jeder will das 
Gleiche, Jeder ist gleich: wer anders fühlt, geht freiwillig ins Irrenhaus”. „Man hat 
sein Lüstchen für den Tag und sein Lüstchen für die Nacht: aber man ehrt die Ge-
sundheit”. „»Wir haben das Glück gefunden« – sagen die letzten Menschen und 
blinzeln”59. Vor dieser Alternative stehen wir nach Nietzsche.           

 
2. VERGLEICHENDE HINWEISE 

 
Es fällt auf, dass Thomas von Aquin und Kant in zwei zentralen Aspekten der 

Ethikbegründung übereinstimmen: Erstens betonen beide die eigenständige Bedeu-
tung der Vernunftmotivation gegenüber der empirischen Motivation der sinnlichen 
Affekte, Emotionen bzw. Neigungen. Damit hängt unmittelbar – zweitens – zu-
sammen, dass beide die Freiheit des Willens als wesentliches Element der Ethik 
verstehen, positiv als Voraussetzung der Selbstbestimmung aus praktischer Ver-
nunft bzw. Gewissen und negativ als Verantwortung begründende Entscheidung-
sinstanz zwischen verpflichtendem Vernunft- und pflichtwidrigem Neigungsmotiv, 
also zwischen gut und böse, bzw. zwischen dem, wovon ich weiß, dass ich es 
sollte, und dem, wovon ich weiß, dass ich es zwar möchte, aber nicht sollte. Die 
Basis der moralischen Normierung liegt bei beiden Denkern in der apriorischen 
(Thomas: per se nota), im Prinzip allgemein menschlichen Verfasstheit der prak-
tischen Vernunft.  

Die Bestimmung des moralischen Inhalts erfolgt im Lex-naturalis-Ansatz über 
die anthropologische Reflexion, bei Kant jedoch formalistisch durch die Überprü-
fung der Handlungsmaximen an der Idee eines allgemeinen Gesetzes. Ich meine 

                                                             
59 Ebd., S. 19f. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
33 

 

allerdings, dass sich diese Differenz relativ leicht auflösen lässt. Denn wenn wir 
mit Kant argumentativ klären wollen, ob eine Maxime im Hinblick auf die unver-
fügbare Selbstzweckhaftigkeit der Person als allgemeines Gesetz taugt, dann wird 
das kaum ohne anthropologische Reflexion möglich sein; und Kants tugend-
ethischer Zentralbegriff der (menschlichen) „Zwecke, die zugleich Pflichten sind”60 
ist  offensichtlich  eng verwandt mit den inclinationes naturales und den  ihnen 
korrespondierenden bona humana bei Thomas. Beide Ansätze implizieren zudem 
einen Universalisierungsaspekt. Insofern lassen sich beide Paradigmen der Ethik-
begründung ohne grundlegende Differenz aufeinander beziehen und miteinander 
vereinbaren. 

Anders verhält es sich im Vergleich mit Hume. Auf Grund des empiristischen 
Verzichts auf die eigenständige Bedeutung der praktischen Vernunft gibt es bei 
Hume keine Alternative zur empirisch-affektiven Motivation. Damit aber wird die 
Willensfreiheit funktionslos und eliminierbar. Praxis folgt mit Notwendigkeit dem 
Motiv, das aus der subjektiven Konstellation der Affekte resultiert. Die Art, wie 
diese Konstellation auf äußere, etwa soziale Gegebenheiten reagiert, hängt ab von 
vorgegebenen individuellen Charakterdispositionen und nicht von verantwortlichen 
Entscheidungen bzw. einer freien Wahl zwischen möglichen Alternativen. Ethik ist 
somit empiristisch psychologisiert. Sicher werden auch Thomisten und Kantianer 
nicht bestreiten, dass psychische Dispositionen und soziale Kontexte praxis- und 
freiheitsrelevant sind und darum in der Ethik berücksichtigt werden müssen. Sie 
würden aber darauf insistieren, dass zurechnungsfähige Personen auch innerhalb 
ihrer vielfältig bedingten Motivationshorizonte entscheidungsfähig sind und dass es 
konkret von ihrer freien Wahl abhängt, ob sie das tun, was sie auf Grund ihrer Ein-
sicht als richtig und gut oder aber als falsch und böse beurteilen. Bei Hume jedoch 
ist ihre Entscheidung psychisch determiniert. Sie sind auf Grund vorgegebener cha-
rakterlicher Dispositionen auf bestimmte Praxis hin prädestiniert. 

Ähnlich verhält es sich bei Nietzsche. Zwar unterscheidet sich sein Antago-
nismus der aktiven und reaktiven Kräfte und ihres Willens zur Macht grundlegend 
von Humes freundlicher Perspektive des sympathetisch-affektiv vermittelten 
Wohlwollens mit seinen universalistischen steady and general points of view. Aber 
auch bei Nietzsche wird Vernunft nicht aus sich selbst praktisch, sondern fungiert 
nur instrumentell im Dienst der jeweils dominanten Kraft. Insofern ist auch hier die 
Willensfreiheit funktionslos und wird eliminiert. Ob Menschen aktiv, stark und 
kreativ oder aber reaktiv, schwach und unfähig sind, verdankt sich auf Grund 
seines vitalistischen Ansatzes ihren vorgegebenen, letztlich biologisch festgelegten 
und psychisch prägenden Dispositionen und nicht ihren freien Entscheidungen. Das 
                                                             

60  I. Kant, Metaphysik der Sitten. Tugendlehre, op. cit., A 7–19. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
34 

 

gilt, wie es scheint, auch für die von Nietzsche entworfenen alternativen Zu-
kunftsperspektiven: Übermensch und „letzter Mensch“. Dabei verhindert (anders 
als bei Hume) die Instrumentalisierung der Vernunft durch die antagonistischen 
Kräfte jede Möglichkeit, ein allgemein menschliches, universalistisches Ethos zu 
konzipieren. 

Die Tendenz, menschliche Praxis bei Eliminierung der Willensfreiheit aus 
vorgegebenen determinierenden Dispositionen zu erklären, ist nicht neu. Wir 
können dazu auf zwei zeitlich und thematisch völlig verschiedene Paradigmen 
hinweisen: Platon und Martin Luther. Bei Platon ist die moralische Qualität der 
Praxis prädeterminiert durch die (mythisch beschriebene) vorgeburtliche Schau des 
wahrhaft Seienden, Guten und Schönen durch die präexistente Seele. Je nach dem, 
wie deutlich und intensiv die Schau erfolgte, vermag sich die Seele nach ihrem 
Eintritt in den Leib mehr oder weniger an das Geschaute zu erinnern. Die unter-
schiedliche Schau im Rahmen des vorgeburtlichen „Seelenflugs” bedingt insofern 
schicksalhaft das moralische und noetische Profil der Menschen bzw. seinen Eros 
bezüglich des Guten und Schönen61. „Wo es aber mit der natürlichen Anlage 
schlecht bestellt ist, wie es bei der großen Masse hinsichtlich der Empfänglichkeit 
der Seele für wissenschaftliche Belehrung und für die sogenannte Sittlichkeit teils 
von Hause aus, teils infolge zerstörender Einflüsse der Fall ist, da kann auch ein 
Lynkeus dem trüben Auge nicht zu voller Sehkraft verhelfen”62. Das mythische 
Bild zeigt, dass Platon eine unverfügbar vorgegebene Artung annimmt, durch 
welche die Praxis unterschiedlich prädestiniert ist. Willensfreiheit hat hier keinen 
Platz. Wer böse handelt, tut es, weil er auf Grund seiner Artung  das Gute nicht 
besser  kennt. Wer aber  tugendhaft ist,  zeigt damit, dass er seiner Artung nach 
„innerlich verwachsen und verwandt ist mit dem Gerechten und sittlich Schö-
nen”63. Damit erscheint die Vernunft als durch die Artung prädeterminiert. 

Bei Luther steht die im Prinzip gleiche Denkfigur in einem, maßgeblich durch 
die Prädestinationslehre des späten Augustinus geprägten, theologischen Kontext64. 
Auf der einen Seite steht der durch die Erbschuld geprägte Mensch, dessen Wille 
unverfügbar durch das Böse (den Teufel) geknechtet ist und dessen Praxis darum 
zum Bösen tendiert. Auf der anderen Seite geht es um den durch Gottes Gnade 
erwählten Menschen, der durch  Glauben und Taufe an der Erlösung teilhat; über 

                                                             
61 Platon, Phaidros, Kapitel 22–38. 
62 Platon, 7. Brief, S. 343f., übers. von  O. Apelt. Zitiert nach: Platon, Sämtliche Dialoge, Mei-

ner Verlag, Hamburg 1988, Bd. VI, S. 75f.  
63 Ebd., S. 76. 
64 Vor allem: De servo arbitrio. Mar. Lutheri ad D. Erasmum Roterodamum,  Hans  Lufft,  Wittenberg 

1525, [in:] D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Hermann Böhlau, Weimar 1883ff., 
Bd. 18, S. 600–787. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
35 

 

seinen Willen herrscht der Heilige Geist und befähigt ihn zum Guten. Der Mensch 
selbst verfügt nicht über die Freiheit seines Willens, sich selbst zum einen oder 
anderen zu bestimmen. Sein Wille ist so oder so notwendig Knecht (servus). Ob er 
Knecht des Teufels oder Knecht Gottes ist, liegt nicht an ihm, sondern an der, von 
Gott verfügten Prädestination, auf Grund derer die einen ohne eigenes Verdienst 
begnadet werden, die anderen nicht.  

Platon entfaltet diese Denkfigur in einem metaphysisch relevanten Mythos. 
Bei Luther steht sie im Kontext der Lehre von Erbschuld und Erlösung. Bei Hume 
führt sie – empiristisch reduziert und säkularisiert – zur Psychologisierung der 
Praxis. Bei Nietzsche schließlich gründet sie letztlich in einer biologischen Präde-
termination. Der Utilitarismus war zumeist bestrebt, sich auf rein normenethische 
Fragestellungen zu beschränken und jene Probleme auszublenden, die sich in den 
skizzierten Zusammenhängen ergeben. Allerdings zeigte die Utilitarismusdis-
kussion, dass sich diese Probleme nur bedingt ausblenden lassen. 

 
3. NEUERE BEGRÜNDUNGSFORMEN 

 
Abschließend gilt es, an einigen repräsentativen Beispielen in der gebotenen 

Kürze darauf hinzuweisen, wie die skizzierten klassischen Begründungsformen 
seither rezipiert, modifiziert und kombiniert wurden.  

Die Rezeption des Lex-naturalis-Ansatzes war lange typisch für die philoso-
phische Grundlegung und Argumentation der in vielen Ländern einflussreichen  
Moraltheologie und Sozialethik der katholischen Kirche. Vor dem II. Vatikanis-
chen Konzil (1962–1965) vollzog sich dieses naturrechtsethisch geprägte Denken 
im Rahmen der dominanten thomistischen Neuscholastik. Nach deren postkonzilia-
ren Ende erfolgte eine gewisse Pluralisierung. Viele Theologen vertreten auch 
heute philosophisch eine Ethikbegründung, die im Sinne der anthropologischen 
Reflexion dieses Ansatzes auf die ganzheitliche Sicht der menschlichen Person 
rekurriert. Sie beziehen sich dabei aber oft auch auf Kant sowie auf neuere Ethik-
ansätze und berücksichtigen stärker als früher das human- und sozialwissenschaft-
liche Problembewusstsein. Außerdem spielen bibeltheologische Aspekte in der 
Ethikbegründung eine größere Rolle als früher. 

Implizit ist das zentrale Motiv des Lex-naturalis-Ansatzes in vielen neueren 
Begründungsformen enthalten. So etwa im (vor allem sozialethisch relevanten) 
Capability Approach, dessen Hauptvertreter die US-amerikanische Philosophin 
Martha Nussbaum und der indische Wirtschaftsnobelpreisträger Amartya Sen sind. 
Nussbaum bezieht sich allerdings historisch nicht auf Thomas, sondern auf ver-
gleichbare Fragestellungen bei Aristoteles. Im Capability Approach geht es darum, 
in einer ganzheitlichen Sicht der Person anthropologisch differenziert Wesens-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
36 

 

merkmale des Menschen und darin fundierte Befähigungen (capabilities) aufzu-
weisen und so zu zeigen, dass gelingendes Leben von den Verwirklichungschancen 
dieser Befähigungen abhängt. Die Gewährleistung dieser Verwirklichungschancen 
gilt als grundlegende Aufgabe der Politik, etwa der Entwicklungspolitik. In seinem 
Hauptwerk Das Prinzip Verantwortung (1979) legt Hans Jonas eine ökologische 
Ethik der technologischen Zivilisation vor, die klassisch-naturrechtliche und kan-
tische Motive kombiniert. 

Eine völlig andere Sicht der Ethik ergibt sich, wenn der anthropologische Re-
kurs reduktionistisch erfolgt. Praxis wird dann tendenziell ausschließlich aus einem 
bestimmten empirischen Aspekt des Menschseins erklärt. Am Beispiel Humes 
skizzierten wir den Versuch, Ethik jenseits von Vernunftmotivation und Willens-
freiheit letztlich auf Psychologie, auf den Mechanismus psychischer Affekte zu-
rückzuführen und damit die subjektive moralische Verantwortung und Zurechen-
barkeit zu bestreiten. In der Tradition des marxistischen Historischen Materialis-
mus geht es um den sozioökonomischen Aspekt der Arbeit im Kontext des Standes 
der Produktivkräfte und der Produktionsverhältnisse. Bei Nietzsche steht der 
letztlich biologisch-vitalistische Aspekt des Kräfteantagonismus im Vordergrund. 
In Siegmund Freuds Psychoanalyse bestimmt der psychische Apparat, das Zusam-
menwirken von Unbewusstem, Bewusstem und Über-Ich, die Praxis. Seit Konrad 
Lorenz und Edward O. Wilson wird versucht, Moral aus der biologischen Evolu-
tion und der Genetik zu erklären. In jüngster Zeit plädieren Gehirnphysiologen für 
eine neurologische Erklärung, wonach Praxis vollständig durch (letztlich physika-
lisch-chemische) zerebrale Prozesse determiniert ist. 

Verstärkt wurde die reduktionistische Tendenz durch den Positivismus des 
späten 19. und den Neopositivismus (Wiener Kreis) des frühen 20. Jahrhunderts, 
der sich durch die Emigration seiner Initiatoren weltweit ausbreiten konnte. Kenn-
zeichnend für diese Tendenz ist ihre empiristische und materialistische Grundhal-
tung, die sich zumeist szientistisch artikuliert. Bieten die thematisch reduzierten 
und methodisch abstrakten Naturwissenschaften den einzigen Zugang zur Erkenn-
tnis der Wirklichkeit, dann ist die Rede von der eigenständigen Bedeutung der 
praktischen Vernunft und der verantwortlichen Selbstbestimmung aus Freiheit 
sinnlos, weil sie in diesem Voraussetzungsrahmen keinen Platz hat. Damit aber 
verschwindet auch oft die eigenständige Bedeutung der Ethik in den diversen natu-
ralistischen Erklärungsmodellen. Die permanente und herausfordernde Crux dieser 
Reduktionismen ist allerdings die gelebte menschliche Kommunikation, in der wir 
uns unvermeidlich wechselseitig als frei und verantwortlich verstehen und die Ge-
wissheit haben, dass es in den Grenzen der vielfältigen Bedingtheiten unserer Pra-
xis letztlich auf uns ankommt, wie wir handeln. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
37 

 

Auf dieses Indiz, dass Sprechakte performativ auf  diskursive Verständigung 
und kommunikatives Handeln verweisen, bezieht sich auch Jürgen Habermas in 
seiner maßgeblich von Kant geprägten Diskursethik. Er verzichtet allerdings 
„postmetaphysisch” auf Kants transzendentalphilosophische Letztbegründung, 
denn er hält die moralische Verpflichtung, Interessenkonflikte in konsensorientier-
ten Diskursen zu überwinden, für hinreichend plausibel, einerseits auf Grund des 
genannten Indizes, andererseits auf Grund der ethischen bzw. religiösen Ressour-
cen, die in unserer kulturellen Lebenswelt gespeichert sind. Allerdings betont er, 
dass diese Ressourcen permanent durch die Autopoiesen der sozialen Teilsysteme, 
vor allem der Ökonomie und der Politik, gefährdet sind. – Auch John Rawls kann 
als „Enkel Kants” bezeichnet werden. In seiner enorm einflussreichen Theory of 
Justice (1971) ersetzt er die kantische transzendentale Fundierung des Universali-
sierungsprinzips durch die kontraktualistische Vorstellung einer fiktiven Urzu-
standssituation, in welcher sich die Teilnehmer unter dem „Schleier des Nicht-
wissens”  rational  über jene  Grundsätze  einigen, nach denen Grundrechte und      
-pflichten sowie die Verteilung der gesellschaftlichen Güter des zu gründenden 
Gemeinwesens bestimmt werden. Auch das für dieses Gemeinwesen erforderliche 
Ethos ergibt sich aus dem in der Urzustandsfiktion implizierten Universalisie-
rungsprinzip. 

Zwischen etwa 1920 und 1970 spielte die Materiale Wertethik eine bedeu-
tende Rolle. Ihr Begründer war der Phänomenologe Max Scheler. Er kritisierte 
Kants vernunftbestimmten Formalismus, kombinierte aber dessen Apriorismus mit 
dem moral sentiment von Hume und Adam Smith. Das führte zu der Annahme 
eines geistigen (nicht sinnlichen), aber irrationalen, apriorisch fundierten materia-
len Wertfühlens, welchem sich die ethisch relevanten Werte und deren Hierarchie 
intuitiv und objektiv erschließen. Das Ergebnis der Analyse und Differenzierung 
dieser Werthierarchien waren bei Scheler, aber auch bei Nicolai Hartmann, 
ausführliche Werttafeln. Auch Nietzsches Einfluss ist hier spürbar: Das Vitale, Ge-
sunde, Edle wird als eigene Stufe in der Werthierarchie gefasst. 

Überhaupt ist die Wirkung Nietzsches bis heute ungebrochen groß, aber auch 
äußerst heterogen. So etwa deutete der Nationalsozialismus dessen Antagonismus 
der Kräfte und ihres Willens zur Macht rassistisch. Auch Sozialdarwinisten, etwa 
im Rahmen eines paläo- bzw. neoliberalen Wirtschaftsverständnisses, konnten sich 
auf Nietzsche berufen. Völlig anders stellt sich sein Einfluss auf die existentialis-
tische Ethik dar. Den Existentialisten ging es im Gegensatz zu Kants Universalisie-
rungsprinzip um den radikal freien Entwurf der je eigen Existenz, denn sie fassen 
das Wesen des Menschen nicht als vorgegebenes Universale, sondern als Resultat 
der freien Besonderheit des je individuellen Existierens. So etwa ruft uns das Ge-
wissen beim frühen Heidegger aus der Verfallenheit an die durchschnittliche 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
38 

 

Alltäglichkeit des „Man” in die entschlossene Eigentlichkeit des Existierens.65 Hin-
ter dieser Tendenz steht zwar zunächst die Unterscheidung zwischen subjektiver 
und objektiver Reflexion bei Sören Kierkegaard, aber auch die radikalisierte Auto-
nomie des Übermenschen bei Nietzsche. 

Auch die so genannte Postmoderne, die, vorbereitet durch Paul Feyerabend, 
mit dem programmatischen Text La condition postmoderne (1979) von Jean-
Francois Lyotard einsetzte, steht unter Nietzsches Einfluss, vor allem unter dem 
seines Übermenschen, seiner aktiven Verneinung des traditionell Vorgegebenen 
und seiner radikalisierten Autonomie. Typisch für die Postmoderne ist die Ableh-
nung der großen Universalkonzepte der Moderne („der großen Erzählungen”) und 
ihrer Ethiken. Konsequenz dieser Ablehnung ist ein radikaler Pluralismus schöpfe-
risch-experimentierender Entwürfe und Ethikformen, die ohne Anspruch auf 
Ausschließlichkeit nebeneinander koexistieren. Auch hier tritt Pluralisierung und 
Individualisierung an die Stelle des kantischen Universalisierungsprinzips. Gefor-
dert ist Toleranz gegenüber den tief differenten Entwürfen und gegenüber der An-
dersheit der je anderen Personen. Es fragt sich natürlich, wie unter diesen Voraus-
setzungen überhaupt jenes Minimum eines gemeinsamen Ethos möglich sein soll, 
ohne welches eine Kommunikationsgemeinschaft kaum menschenwürdig existie-
ren kann. 

Ohne direkten Rekurs auf Nietzsche plädiert der vor allem von Hume geprägte 
australische Ethiker John Leslie Mackie für Pluralisierung. Nach Mackie gibt es 
keine wahrheitsfähigen moralischen Sachverhalte. Darum vertritt er keine allge-
mei-ne, umfassende Moraltheorie menschlichen Verhaltens, etwa im Sinne des 
Lex-naturalis-Ansatzes, Kants oder des Utilitarismus, sondern lediglich eine Moral 
im engeren Sinne, d. h. ein System von Verhaltensregeln besonderer Art. Dabei 
handelt es sich um Regeln, die in jedermanns langfristigem Eigeninteresse und im 
Interesse der Gesellschaft liegen. Die Orientierung an diesen Regeln sollte sich zu 
einer nachhaltigen Disposition verfestigen. Jenseits dieser engen Moral ist Raum 
für die je individuell bestimmbare Pluralität der Präferenzen. Mackie charakteri-
siert seine Position als „Regel-Rechte-Pflichten-Dispositionen-Egoismus”66. 

Der Utilitarismus spielt bis heute eine wichtige Rolle in der neueren Ethik. 
Dabei führte die oben skizzierte Utilitarismusdiskussion zu vielfältigen Modifizie-
rungen des klassischen Ansatzes. Einflussreich wurde auch die Utilitarismuskritik 
von Rawls, aber auch jene von Mackie. Der seit dem Erscheinen seines Werkes 
Praktische Ethik  (1979) international wohl meistdiskutierte Utilitarist ist der aus-

                                                             
65 M. Heidegger, Sein und Zeit, Max Niemeyer Verlag, Tübingen 1963, § 56. 
66 J. L. Mackie, Ethik. Die Erfindung des moralisch Richtigen und Falschen, übers. von R. Gin-

ters, Reclam, Stuttgart 1981, S. 256. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
39 

 

tralische Ethiker Peter Singer, der vor allem durch seine Äußerungen zu Euthana-
sie, Abtreibung und Kindstötung sowie durch seinen aktualistischen Personbegriff 
heftige Kontroversen auslöste. Den Vorwurf, der Utilitarismus verfüge über kein 
Gerechtigkeitsprinzip, suchte Singer durch sein Konzept des Präferenzutilitarismus 
zu entkräften. Im utilitaristischen Kalkül gelte das „Prinzip der gleichen Erwägung 
von Interessen”67. Die Interessen bzw. Präferenzen aller Betroffenen sind im Kon-
sequenzenkalkül gleich zu berücksichtigen und abzuwägen.  

Utilitaristische Argumentationen sind oft auch in der angewandten Ethik anzu-
treffen, etwa im Rahmen der Arbeit von Ethikkommissionen. Da es in der ange-
wandten Ethik um ethische Fragen bestimmter Sachbereiche (z. B. Wirtschaft, 
Technik, Medizin, Ökologie etc.) geht, werden die den Argumenten zugrunde lie-
genden ethischen Begründungsformen nicht immer ausreichend thematisiert. So 
etwa arbeitet die Wohlfahrtsökonomie oft unter dem Aspekt von Nutzensumme 
bzw. Durchschnittsnutzen utilitaristisch und blendet dabei den Gesichtspunkt der 
sozial gerechten Gestaltung der Wohlfahrt aus. Im Fall medizinethischer Fragen 
kommt oft im Sinne der utilitaristischen Argumentationsweise der „humanitaris-
tische Fehlschluss“ (Otfried Höffe) ins Spiel, etwa dann, wenn es um den Vorrang 
des Lebensschutzes vor dem Hilfegebot geht. 

Werfen wir noch ein Blick auf die feministische Ethik, die in den letzten Jahr-
zehnten eine bedeutende Rolle spielte! Stark vereinfachend kann man zwischen 
einer egalitaristischen und einer differentiellen Richtung des Feminismus unter-
scheiden. Während die egalitaristische vor allem gegen die traditionelle patriar-
chatsbedingte Asymetrie im Geschlechterverhältnis für die Angleichung der Chan-
cen und Rollen der Frauen eintritt, betont die differentielle den Unterschied der 
Geschlechter und fordert die Beachtung der weiblichen Besonderheit. Im Ethik-
diskurs erwies sich die differentielle Richtung als die interessantere. Hier ist vor 
allem auf Carol Gilligan und ihr Werk In a Different Voice: Psychological Theory 
and Woman’s Development (1982) hinzuweisen, in welchem Sie eine tendenzielle 
geschlechtsbedingte Moraldifferenz vertritt: Männer tendieren eher zu einer Ge-
rechtigkeitsmoral, Frauen eher zu einer Fürsorgemoral. Was lässt sich aus der Sicht 
der skizzierten klassischen Positionen dazu sagen? 

Lösen wir den Lex-naturalis-Ansatz aus seinem mittelalterlichen patriarchalis-
chen Kontext bei Thomas68 und konzentrieren wir uns auf seinen systematischen 
Kern, so scheint seine anthropologische Reflexion grundsätzlich offen zu sein für 

                                                             
67 P. Singer, Praktische Ethik, übers. von O. Bischoff, J.-C. Wolf, D. Klose, Reclam, Stuttgart 

1984, S. 32–38. 
68 Dazu: A. Anzenbacher, Das Bild der Frau bei Thomas von Aquin, [in:] Feministische Ethik 

und christliche Sozialethik, hrsg. von Ch. Spieß, K. Winkler,  LIT–Verlag, Münster 2008, S. 17–37. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
40 

 

eine derartige Differenz. Es ginge dann um die anthropologische, humanwissen-
schaftlich zu erörternde Frage, wie tief die Geschlechterdifferenz das Wesen des 
Menschen und seine natürlichen Inklinationen bestimmt. Aus der Sicht Kants legen 
sich gravierende Einwände gegen eine solche Moraldifferenz nahe, da die trans-
zendentale Verfasstheit der praktischen Vernunft der menschlichen Person genau 
insofern eignet, als sie Vernunftwesen ist, und nicht insofern sie Frau oder Mann 
ist. Darum verpflichtet der Kategorische Imperativ beide prinzipiell gleich. Bei 
Nietzsche gibt es die (für Frauen empörende) Tendenz, die Geschlechterdifferenz 
so dem Kräfteantagonismus zuzuordnen, dass Frauen eher der reaktiven, Männer 
eher der aktiven Kraft zuzuordnen sind, was dann natürlich eine differentielle Prax-
is zur Folge hätte. Für Hume ginge es hier um eine rein empirische Frage. Ähnli-
ches gilt für den Utilitarismus, vor allem bezüglich seines Hedonismusprinzips: Es 
kann durchaus sein, dass Frauen tendenziell andere Dinge Freude machen als Män-
nern; im Konsequenzenkalkül wäre das zu berücksichtigen.         

 
 

LITERARTURVERZEICHNIS 
 
Anzenbacher A., Das Bild der Frau bei Thomas von Aquin, [in:] Feministische 

Ethik und christliche Sozialethik, hrsg. von Ch. Spieß, K. Winkler, LIT–
Verlag, Münster 2008, S. 17–37. 

D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Hermann Böhlau, Weimar 
1883ff., Bd. 18. 

Einführung in die utilitaristische Ethik. Klassische und zeitgenössische Texte, hrsg. 
von O. Höffe, 4. Auflage, A. Francke Verlag, Tübingen 2008. 

Heidegger M., Sein und Zeit, Max Niemeyer Verlag, Tübingen 1963. 
Hume D., Ein Traktat über die menschliche Natur, übers. und mit Anm. hrsg. von 

T. Lipps, L. Voss Verlag, Hamburg 1906. [Nachdruck 1978: D. Hume, Ein 
Traktat über die menschliche Natur, mit neuer Einf. hrsg. von R. Brandt, 
Meiner Verlag, Hamburg 1978] 

Hume D., Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, übers., mit Einl. u. 
Reg. versehen von C. Winckler Hamburg 1929. [Nachdruck 2003: D. Hume, 
Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral, hrsg. von M. Kühn, Mein-
er, Hamburg 2003] 

Kants Werke. Akademie Textausgabe, Bd. III-VI, hrsg. von der Preussischen Aka-
demie der Wissenschaften, Walter de Gryuter, Berlin-New York 1970ff. 

Mackie J. L., Ethik. Die Erfindung des moralisch Richtigen und Falschen, übers. 
von R. Ginters, Reclam, Stuttgart 1981. 

Mill J. S., Der Utilitarismus, hrsg. und übers. von D. Birnbacher, Reclam, Stuttgart 
1985. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15



A. ANZENBACHER – BEGRÜNDUNGSFORMEN DER ETHIK 
 

 
41 

 

Nietzsche F., Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, hrsg. von 
G. Colli und M. Montinari, DTV Verlag, München 1988. 

Platon, 7. Brief, übers. von  O. Apelt, [in:] Platon, Sämtliche Dialoge, Meiner Ver-
lag, Hamburg 1988, Bd. VI.  

Platon, Phaidros, übers. von C. Ritter, [in:] Platon, Sämtliche Dialoge, hrsg. von O. 
Apelt, Meiner, Meiner Verlag, Hamburg 2004, Bd. II. 

Singer P., Praktische Ethik, übers. von O. Bischoff, J.–C. Wolf, D. Klose, Reclam, 
Stuttgart 1994. 

Thoma de Aquino, Summa Theologiae, I.II. 90–97 [S. Thomae Aquinatis, Summa 
theologiae, cura et studio P. Caramello, vol. 1-2, Marietti, Torino 1963, I-II, q. 
90–97]. 

 

Summary  

Forms of Justifying Ethics 
 

In this article I attempt to present an overview of the forms of justifying ethics. I begin with 
outlining five concepts considered classical and are central in terms of their historical impact; I then 
move on to compare them, concluding with selected contemporary forms of justification and their 
relation to classical concepts.  
 
Keywords: forms of justifying ethics, Thomas Aquinas, Hume, Kant, Nietzsche, utilitarianism, femi-
nist ethics 
 

Streszczenie 
Formy uzasadnienia etyki 

W rozważaniach tych podejmuję próbę dokonania przeglądu form uzasadniania etyki. Naj-
pierw szkicuję pięć koncepcji, które nabrały charakteru klasycznego i są centralne, gdy idzie 
o historyczne oddziaływanie; następnie dokonuję ich ich krótkiego zestawienia, a na koniec pokazuję 
pewne współczesne formy uzasadniania oraz ich stosunek do koncepcji klasycznych. 

Słowa kluczowe: formy uzasadnienia etyki, Tomasz z Akwinu, Hume, Kant, Nietzsche, utylitaryzm, 
etyka feministyczna 

ARNO ANZENBACHER, professor, Johannes Guttenberg University Mainz, Germany. E-mail: 
arno@anzenbacher.de 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

