Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

KULTURA I WARTOSCI
ISSN 2299-7806
NR 4 (8) /2013
ARTYKULY
s. 15-41

BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

Arno Anzenbacher

In den folgenden Uberlegungen wird versucht, einen Uberblick iiber Begriindungsformen der
Ethik zu bieten. Ich skizziere zundchst fiinf klassisch gewordene, wirkungsgeschichtlich zentrale
Ansitze, beziehe diese in einer kurzen Ubersicht aufeinander und verweise schlieBlich auf einige
aktuelle Begriindungsformen und ihr Verhéltnis zu diesen zentralen Ansdtzen.

Schliisselworte: Begriindungsformen der Ethik, Thomas von Aquin, Hume, Kant, Nietzsche, Utylita-
rismus, feministische Ethik

1. FUNF,,KLASSISCHE” BEGRUNDUNGSFORMEN

In der Auswahl entschied ich mich fiir den Lex-naturalis-Ansatz des Thomas
von Aquin (1.1), den empiristischen Ansatz von David Hume (1.2), den formalisti-
schen von Immanuel Kant (1.3), den utilitaristischen im Anschluss an Jeremy Ben-
tham (1.4) und den vitalistisch-individualistischen bei Friedrich Nietzsche (1.5).

1.1. Der Lex naturalis-Ansatz des Thomas von Aquin

Das Bestreben, Ethik durch den Rekurs auf die Natur des Menschen zu be-
griinden, findet sich bereits bei Aristoteles und den Stoikern sowie in christlicher
Rezeption beim frithen Augustinus. Der Lex-naturalis-Ansatz, den Thomas von
Aquin (1225-1274) vor allem in seiner Theologischen Summe entwickelt', zeich-
net sich durch besonders prizise Differenziertheit aus und erlangte darum grofie
wirkungsgeschichtliche Bedeutung, die sich etwa in der verbreiteten Rede vom
nhatiirlichen Sittengesetz bzw. der ,Naturrechtsethik™ zeigt. Der Ansatz steht
zwar in einem theologischen Kontext, sein strikt philosophischer Kern ldsst sich
jedoch klar aufweisen. Ich skizziere den Ansatz zunichst in seinem Kontext.

! Wichtigste Texte: Thoma de Aquino, Summa Theologiae 1.11. 90-97, besonders 91 und 94.

15



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

Thomas definiert die lex naturalis als ,Partizipation des ewigen Gesetzes in
der rationalen Kreatur’”. Das ewige Gesetz (lex aeterna) wird gefasst als ,,die Ratio
der gottlichen Weisheit, sofern diese alle Akte und Bewegungen lenkt™, also als
das durch die gottliche Weisheit verfiigte Gesetz der Vorsehung, das ,,Regel und
MaB™ allen Geschehens im Raum der Schopfung ist. Dabei geht es um folgende
Differenz: Die vernunftlosen Kreaturen sind in ihrem Agieren und Reagieren ge-
wissermalBlen passiv durch das ewige Gesetz geregelt und bemessen, da sie auf
Grund ihrer natiirlichen substantialen Verfasstheit ihre artspezifisch vorgegebenen
,Hinordnungen auf Titigkeiten und Ziele™, Instinkte und Verhaltensweisen be-
sitzen. Der Mensch jedoch als rationale Kreatur geht in dieser passiven Regelung
nicht auf, sondern partizipiert auf Grund seiner Vernunft auch aktiv die regelnde,
bemessende bzw. gesetzgebende Bedeutung der gottlichen Vorsehung, ,,sofern er
fiir sich und andere vorsieht”®. Zwar ist auch der Mensch durch die lex aeterna auf
Handlungsweisen und Ziele hingeordnet, aber die Verwirklichung seiner Be-
stimmung und die Vermittlung der Regeln und Gebote seiner Praxis ist Sache sei-
ner eigenen vorsehenden und gesetzgebenden Ratio, also seiner Autonomie. Eben
darin bestehen seine besondere Partizipation am ewigen Gesetz und zugleich seine
besondere Wiirde als moralisches Subjekt. Die moralischen Regeln bzw. Normen
sind demnach keine ,,naturgesetzlichen Vorgaben” etwa im Sinne der naturwissen-
schaftlichen Rede von Naturgesetzen als natural vorgegebenen subsumtionsallge-
meinen Regeln. Sie sind vielmehr Ergebnisse der durch die menschliche Ratio zu
leistenden Vermittlung, also ,,Sache der Vernunft”’.

Im zentralen Text LII. 94,2 legt Thomas dar, wie diese Vermittlung zu denken
ist. Es geht dabei um den Aufweis einer strikt philosophischen Methode, die dem
Anspruch nach allgemein, notwendig und gewissermallen apriorisch sowohl jeder
moralischen Gewissensiiberlegung als auch jeder wissenschaftlich-ethischen Ar-
gumentation zugrunde liegt. Thomas geht aus von einer Parallelisierung von theo-
retischer und praktischer Vernunft. Wie die Vermittlung der theoretischen Vernunft
vom Nichtwiderspruchsprinzip als erstem Prinzip ausgeht, so ist auch die prak-
tische in einem ersten Prinzip fundiert, das als die praktisch-normative Umformung
des Nichtwiderspruchsprinzips gefasst werden kann: ,,Das Gute ist zu tun und zu

2 STh. LIL 91, 2: lex naturalis nihil aliud est quam participatio legis aeternae in rationali crea-
tura.

3 STh. LIL 93,1: lex acterna nihil aliud est quam ratio divinae spientiae, secundum quod est di-
rectiva omnium actuum et motionum.

* STh. LIL 91, 2: regula et mensura.

> Ebd.: inclinationes in proprios actus et fines.

% Ebd.: fit providentiae particeps, sibi ipsi et aliis providens.

7 STh. LIL 90, 1: lex sit aliquid pertinens ad rationem.

16



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

erstreben und das Bose zu meiden”. Dieses Prinzip fungiert als normative
Pramisse jeder ethischen Argumentation, wodurch der ,naturalistische Fehl-
schluss” (G. E. Moore) ausgeschlossen ist. Aus dieser Parallelisierung ergibt sich,
dass nach Thomas ethische Argumentationen ebenso kognitiv bzw. rational sind
wie theoretische.

Aber wie erfolgt im Rahmen dieser Methode die Vermittlung des konkreten
sittlichen Inhalts? Wir skizzieren die Antwort in vier Schritten: 1) Alles ethische
Argumentieren steht notwendigerweise im Rekurs auf das Wesen bzw. den Begriff
des Menschen, also auf das, was Thomas natura humana nennt. 2) Dieser anthro-
pologische Rekurs ermoglicht den Aufweis jener natiirlichen Inklinationen (incli-
nationes naturales), Hinordnungen, Bediirfnisse bzw. Zwecke, die mit dem Men-
schsein unbeliebig gegeben sind. 3) Diese natiirlichen Inklinationen verweisen auf
Giiter (bona humana), auf die der Mensch als Mensch in seiner personalen Entfal-
tung angewiesen ist und die darum zu erstreben und zu verwirklichen sind. 4) Die
Ratio hat diese Inklinationen und Giiter auf jene Ziele (fines) hin zu ordnen, um die
es letztlich in der Bestimmung des Menschen geht. Im Zuge dieser Vermittlung
weist die Ratio moralische Normen, Verpflichtungen bzw. Regeln auf. Die Ord-
nung dieser moralischen Normen entspricht der Ordnung der natiirlichen Inklina-
tionen und Giiter im Hinblick auf letzte Ziele’.

Der anthropologische Rekurs impliziert einen Universalisierungsaspekt. Es
geht um den Menschen als Menschen und darum in der moralischen Praxis um das
Menschengerechte bzw. Menschenwiirdige. Als Hauptkomplexe natiirlicher Inkli-
nationen bzw. Giiter nennt Thomas die Selbsterhaltung, den familialen Bereich, in
dem es um das Verhéltnis der Geschlechter und die Erziehung der Kinder geht, das
Leben in der Gesellschaft und den Bildungsbereich in weltanschaulicher (,,die
Wabhrheit {iber Gott erkennen”) sowie wissens- und konnensorientierter (,,Un-
wissenheit meiden”) Hinsicht'®. Letzte Ziele sind die eigene Vollkommenheit (vir-
tuositas), das Gemeinwohl (bonum commune) der Gesellschaft und als hochstes
Ziel die ewige Vollendung des Menschen in Gott. In der Beurteilung des Lex-na-
turalis-Ansatzes ist besonders auf drei Dinge zu achten:

1) Auf Grund des anthropologischen Rekurses hiangt die Normenvermittlung
im Lex-naturalis-Ansatz vom Begriff ab, den wir uns vom Menschen bilden. Schon
Thomas wusste, dass die lex naturalis darum unvermeidlich geschichtlich und in-

8 STh. LI 94, 2: bonum est faciendum et prosequendum et malum vitandum.

? Ebd.: Quia vero bonum habet rationem finis, malum autem rationem contrarii, inde est quod
omnia illa ad quae homo habet naturalem inclinationem, ratio naturaliter apprehendit ut bona, et per
consequens ut opere prosequenda, et contraria eorum ut mala et vitanda. Secundum igitur ordinem
inclinationum naturalium, est ordo praeceptorum legis naturae.

" Ebd.: quod veritatem cognoscat de Deo; quod homo ignorantiam vitet.

17



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

sofern verinderlich ist'". In weltanschaulich pluralistischen Gesellschaften plurali-
siert sich insofern mit dem Menschenbild auch das Verstindnis der natiirlichen In-
klinationen und Giiter sowie der Ziele, welche die Bestimmung des Menschen
ausmachen. Dazu kommt, dass die Humanwissenschaften vielfdltige anthropolo-
gische und darum ethisch relevante Kenntnisse vermitteln. Dennoch geht der An-
satz davon aus, dass moralische Uberlegungen und ethische Diskurse letztlich im-
mer und unvermeidlich das natural Unbeliebige des Menschseins intendieren und
darauf rekurrieren miissen. Allerdings ist damit zu rechnen, dass die Pluralisierung
ethische Kontroversen zur Folge hat.

2) Fiir Thomas steht fest, dass Vernunft und Wille als geistige Fahigkeiten des
Menschen prinzipiell unterschieden sind vom Bereich der sinnlichen Wahrneh-
mung sowie der sinnlichen Affekte, Begierden, Neigungen und Emotionen. Darum
ist der Mensch in seiner Praxis nicht nur durch das Gute (bonum morale) motiviert,
das ihm seine praktische Vernunft als Gewissen vorstellt und gebietet, sondern
auch durch die Motive, die seine sinnlichen Affekte ins Spiel bringen (bonum sen-
sibile). Wir sind nicht immer affektiv geneigt, das zu tun, wovon wir wissen, dass
wir es sollten. Genau dann, wenn das sinnliche Motiv im Widerspruch zu dem
steht, was die Ratio als Gewissen gebietet, erhilt es die Bedeutung des Unmorali-
schen bzw. Bosen.

3) In dieser moralischen Konstellation spielt die Freiheit des Willens eine ent-
scheidende Rolle. Es kommt auf mich, auf meine verantwortliche Entscheidung an,
ob ich dem gewissens- bzw. vernunftgemiflen moralisch Guten oder aber dem die-
sem entgegen gesetzten und darum unmoralischen bzw. bosen affektiven Motiv
folge. Auf Grund dieser Entscheidung wird der Wille, der das moralisch Gute will,
ein guter Wille und der Wille, der das moralisch Bose will, ein boser Wille'.

1.2. Der empiristische Ansatz bei David Hume

Humes (1711-1776) Ansatz stellt die wohl wichtigste Ethikbegriindung inner-
halb der empiristischen Variante der neuzeitlichen Aufkldrung dar”. Auch Hume

' STh. LIL 94, 5.

"> Z.B.STh. 11119, 5.

B Wichtigste Texte: D. Hume, A Treatise of Human Nature: Being an Attempt to Interduce the
Experimental Method of Reasoning into Moral Subjects, printed for John Noon, London 173940, vor
allem Buch II (Of the Passions) und Buch I1I (Of Morals); zitiert nach: D. Hume, Ein Traktat iiber die
menschliche Natur, iibers. und mit Anm. hrsg. von T. Lipps, L. Voss Verlag, Hamburg 1906 (Philo-
sophische Bibliothek, 2 Binde, 283 a und b). Nachdruck 1978: D. Hume, Ein Traktat iiber die men-
schliche Natur, mit neuer Einf. hrsg. von R. Brandt, Meiner Verlag, Hamburg 1978; D. Hume, 4n
Enquiry Concerning the Principles of Morals, printed for A. Millar, London 1751; zitiert nach: D.
Hume, Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral, libers., mit Einl. u. Reg. versehen von C.

18



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

rekurriert auf die menschliche Natur. Im Gegensatz zum Lex-naturalis-Ansatz des
Aquinaten geht es ihm aber nicht darum, in einer vernunftgeleiteten Reflexion die
Inklinationen, Giiter und Ziele des Menschen objektiv aus dessen Wesen aufzuwei-
sen und dadurch Ethik zu begriinden. Vielmehr versucht er, die Phdnomene des
Ethischen empirisch, psychologisch und soziologisch, so aufzukldren, dass die ge-
geniiber der Sinnlichkeit und ihren Affekten eigenstindige geistige Bedeutung der
Vernunft bzw. des Willens iiberfliissig wird.

In der Enquiry geht Hume von der Frage aus, was Menschen gemeinhin als
moralisch gut beurteilen bzw. was sie moralisch schétzen, loben und billigen.
Durch vielfaltige aktuelle und historische Beispiele sieht er das ,,bei uns Menschen
durchweg vorhandene empfindliche Feingefiihl auf diesem Gebiet”'* belegt. Wir
schitzen und loben Menschen dann moralisch, wenn sie sich durch ein bestimmtes
Wohlwollen gegeniiber ihren Mitmenschen und der Gesellschaft auszeichnen und
bestrebt sind, ihnen durch ihr Handeln zu niitzen und zu ihrem Gliick beizutragen.
Die moralische Billigung bezieht sich also auf Handlungen und Haltungen, die
nicht unmittelbar egoistisch, sondern altruistisch und sozial motiviert sind. ,,Die
sozialen Tugenden betrachtet man nie losgeldst von ihren forderlichen Tendenzen,
und nie gelten sie als unfruchtbar oder nutzlos. Das Gliick der Menschen, die Ord-
nung der Gesellschaft, das Einvernehmen in den Familien, der gegenseitige Bei-
stand unter Freunden wird stets als Wirkung ihrer milden Herrschaft iiber die Her-
zen der Menschen angesehen”15 . Damit ergibt sich, ,,dass alles, was zum Gliick der
Allgemeinheit beitrdgt, sich unserer Billigung und unserem Wohlgefallen un-
mittelbar nahe legt. Damit haben wir ein Prinzip, das die Entstehung der Sittlich-
keit zum groBten Teil erklirt”'®. Dieses Prinzip ist nach Hume im Grunde interkul-
turell, iibergeschichtlich und allgemein menschlich.

Humes empiristische Erklédrung dieses Prinzips verweist in die Psychologie
der sinnlichen passions, also der Affekte, Gefiihle und Neigungen. Da er eine von
diesen unterschiedene eigenstindige Vernunftmotivation empiristisch ausschlief3t,
muss er die Differenz des Moralischen und des Unmoralischen, des Altruistischen
und Egoistischen, empirisch-psychologisch aus der Konstellation der Affekte
erklaren. In der Treatise erdffnet er das Buch Of the passions mit der Unterschei-
dung zwischen direkten und indirekten Affekten. Direkte Affekte, wie z. B. ,,Bege-
hren, Abscheu, Schmerz, Freude, Hoffnung, Furcht, Verzweiflung und beruhigende
Gewissheit”, entspringen im eigenen Selbst ,,unmittelbar aus einem Gut oder einem

Winckler Hamburg 1929 (Philosophische Bibliothek, Bd. 199). Nachdruck 2003: D. Hume, Eine
Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral, hrsg. von M. Kiihn, Meiner, Hamburg 2003.

“p. Hume, Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral, op. cit., I. Abschnitt, 6, S. 8.

" Ebd., IL Abschnitt, 12, S. 17f.

' Ebd., V. Abschnitt, 46, S. 61.

19



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

Ubel”". Bei den indirekten Affekten unterscheidet Hume zwei Affektenpaare:
Stolz (pride) und Scham oder Niedergedriicktheit (humility)'® sowie Liebe (love)
und Hass (hatred)”. Um diese Affektenpaare geht es vor allem in Humes
Erklérung, deren (vor allem in der Treatise) brillante Differenziertheit hier durch
eine eher grobe Skizze ersetzt werden muss.

Objekt des ersten Affektenpaares ist das eigene Selbst, Objekt des zweiten
eine andere Person. In beiden Fillen wird der indirekte Affekt durch Eigenschaften
verschiedenster Art verursacht, die das eigene Selbst bzw. die andere Person be-
sitzt. Sie bewirken, dass wir uns selbst stolz fiihlen oder schimen und andere Per-
sonen lieben oder hassen. Eine entscheidende Rolle kommt dabei der Sympathie,
dem Mitgefiihl zu. Auf Grund der Ahnlichkeit, die alle Menschen verbindet,
konnen wir uns in die Affekte der anderen einflihlen; wir kdnnen uns ihre positiven
und negativen Affekte vorstellen, so dass uns ,,ihre Freuden und Leiden in lebhaf-
ter Weise beriihren””’. Beobachtung und sprachliche Kommunikation verstirken
diese sympathetische Féhigkeit, in der auch das Mitleid, aber ebenso Schaden-
freude und Neid griinden®'.

Dazu kommt ein Weiteres: Fiir unsere eigenen indirekten Affekte ist das uns
betreffende sympathetische Urteil unserer Mitmenschen von entscheidender Be-
deutung, vor allem das angesehener Personen und iiberhaupt jener, deren Urteil uns
wichtig ist”. Wir mochten ja stolz sein konnen auf unsere Eigenschaften und uns
vor anderen nicht schdmen miissen, geachtet und anerkannt und nicht verachtet
werden. Wir mochten, dass andere uns wegen unserer Qualititen lieben und
schdtzen und nicht hassen und ablehnen. Die sympathetische Einfithlung
ermdglicht dabei folgende Vermittlung: In ihr erfahren wir, was andere schitzen
und ablehnen, loben und tadeln, und was in der Gesellschaft {iberhaupt als
schitzens-, achtens- und liebenswert, aber auch als schlecht, verab-
scheuungswiirdig und verachtenswert gilt. Dadurch entsteht in der Gesellschaft
eine ,,groBe Einformigkeit der Empfindungs- und Denkweise™>, ein moral senti-
ment, das sich in unparteiischen moralischen steady and general points of view
zeigt.

Zugleich motivieren die indirekten Affekte dazu, im Sinne dieser moralischen
Standards zu handeln, denn nur so kénnen wir auf unser eigenes Selbst stolz sein,

D. Hume, Ein Traktat iiber die menschliche Natur, op. cit., I1. Buch, 1. Teil, 1. Abschnitt, S. 5.
'8 Ebd., IL, 1. Teil, S. 3-59.

' Ebd., 1L, 2. Teil, S. 60-135.

22 Bbd., 11, 2. Teil, 7. Abschnitt, S. 103—106.

! Ebd.

22 Bbd., I, 1. Teil, 11. Abschnitt, S. 130-133.

2 Ebd., S. 48.

20



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

brauchen uns vor anderen nicht zu schimen und haben die Chance, dass man uns
mit Liebe und nicht mit Ablehnung begegnet. ,,Der Begriff Moral schlieft ein allen
Menschen gemeinsames Gefiihl ein, das einen und denselben Gegenstand der gene-
rellen Billigung empfiehlt und eine durchgingige, oder fast durchgingige Uber-
einstimmung der menschlichen Meinungen und Ubereinstimmungen dariiber zu-
wege bringt. Dieser Begriff schlieit gleichzeitig ein Gefiihl ein, welches so univer-
sell und umfassend ist, dass es sich auf alle Menschen erstreckt und das Tun und
Verhalten selbst der Fernstehendsten zum Objekt der Billigung oder Missbilligung
macht [...]”*". Dabei motiviert in den direkten und indirekten Affekten sowie in
deren Vermittlung letztlich die Lust, die deren Befriedigung bewirkt, bzw. die
Vermeidung von Unlust.

Auf diese Weise erkldrt Hume die Moral sowohl hinsichtlich ihres Inhalts als
auch ihrer Motivation ausschlieBlich durch ein Gefiige sinnlicher Affekte, wie sie
trotz aller Unterschiede prinzipiell auch bei Tieren® festgestellt werden konnen. Er
vertritt insofern eine ausgeprigt empiristische Gefithlsmoral. Die Vernunft (rea-
son) als solche, die Hume (im ersten Buch der Treatise) aus der kognitiven Sinn-
lichkeit rekonstruiert, motiviert nicht, sondern spielt in der Praxis nur eine instru-
mentelle Rolle. Die Ziele, Motive bzw. Inhalte der Praxis ergeben sich im Sinne
der Lust-Unlust-Motivation aus den Affekten, Gefiihlen und Neigungen, wahrend
die Vernunft lediglich die zur Verwirklichung der Ziele erforderlichen Mittel
aufweist®. Im Gegensatz zu Aristoteles, Thomas von Aquin und Kant kommt da-
rum der Vernunft in Humes Ethikbegriindung keine von der Sinnlichkeit unter-
schiedene, eigenstindige Bedeutung zu.

In diesem empiristisch-hedonistischen Modell ist fiir Willensfreiheit kein
Platz. Wie wir naturwissenschaftlich die regelméBige Aufeinanderfolge von Gege-
benheiten als notwendige und konstante kausale Verbindung von Ursache und
Wirkung interpretieren, so ist auch das menschliche Handeln zu verstehen. Es folgt
notwendig als Wirkung aus bestimmten Antezedensbedingungen. Unterschiedliche
Handlungsweisen resultieren aus unterschiedlichen Motiven, Lebensverhéltnissen,
Temperamenten, Kenntnissen, sozialen Kontexten und Charaktereigenschaften.
»Keine Verbindung [...] ist bestdndiger und sicherer als die Verbindung gewisser
Handlungen mit gewissen Motiven und Charakteren™’. Insofern interpretiert Hume

% D. Hume, Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral, op. cit., IX. Abschnitt, 89, S. 120.

¥ p, Hume, Ein Traktat iiber die menschliche Natur, op. cit., 1L, 1. Teil, 12. Abschnitt, S. 56—
59 und 2. Teil, 12. Abschnitt, S. 133-135.

*p, Hume, Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral, op. cit., Anhang I, 114, S. 145f.

"' D. Hume, Ein Traktat iiber die menschliche Natur, op. cit., 1L, 3. Teil, 1. Abschnitt, S. 136—
144, 141.

21



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

Tugend als Talent und Laster als Defizienz”®. Menschen handeln unvermeidlich gut
oder schlecht je nach ihren vorgegebenen positiven oder negativen Dispositionen,
auf Grund derer ihnen die Vermittlung der direkten und indirekten Affekte besser
oder schlechter gelingt. Sie konnen nicht anders handeln, als sie es tun.

1.3. Der formalistische Ansatz bei Immanuel Kant

Kants (1724-1804) Ethik® steht im Kontext seiner Transzendentalphilosophie
und wendet sich kritisch gegen die empiristische Ethik, wie sie vor allem Hume
vertreten hatte. In der Transzendentalphilosophie geht es Kant um den Aufwesis,
dass Erfahrung, Empirisches iiberhaupt, wesentlich durch die Erkenntnisart des
Subjekts bedingt ist und insofern auf Voraussetzungen, auf ,,Bedingungen ihrer
Moglichkeit”, verweist, die selbst nicht Objekt der Empirie sein konnen, weil sie
Empirie iiberhaupt bedingen. Gegen den Empirismus, vor allem gegen Hume, wird
also gezeigt, dass Empirisches Nichtempirisches voraussetzt. In seinem ersten kri-
tischen Werk® weist Kant in transzendentaler Reflexion diese, in unserer Er-
kenntnisart apriorisch vorgegebenen Bedingungen der Mdoglichkeit der Erfahrung
auf.

Diese umfassen zunéchst die Voraussetzungen unserer sinnlichen Erkenntnis
(transzendentale Asthetik), durch die uns Gegenstiinde anschaulich werden; weiters
jene unseres theoretischen Zugriffs im Verstand, wodurch wir Gegensténde begriff-
lich-kategorial erfassen, durch transzendentale Grundsdtze in Erfahrungszu-
sammenhinge bringen und im Selbstbewusstsein synthetisieren konnen (transzen-
dentale Logik); schlielich Voraussetzungen seitens regulativer Vernunftideen,
welche unsere Erkenntnis auf Totalititen bzw. Inbegriffe hinordnen, auf den Inbe-
griff der duBeren Erfahrung (,,Welt”), den der inneren Erfahrung (,,Seele”) und die
Bedingung eines beide umfassenden Inbegriffs tiberhaupt (,,Gott”) (transzendentale
Dialektik). In diesem Aufweis zeigt sich auch die prinzipielle Differenz zwischen
Vernunft bzw. Verstand auf der einen und der Sinnlichkeit auf der anderen Seite.
Diese Differenz wird vom Empirismus bestritten, ist aber grundlegend fiir die Ethik
Kants.

Sinnliche Affekte, Neigungen und Gefiihle intendieren als solche wesentlich
die Befriedigung bestimmter subjektiver Bediirfnisse und Interessen im Sinne von

B, Hume, Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral, op. cit., Anhang IV, S. 166-178.

» Wichtigste Texte: 1. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (GM), Hartknoch, Riga
1785 (A: 1. Aufl.), (B: 2Aufl. 1786); L. Kant, Critic der practischen Vernunft (KpV), Hartknoch, Riga
1788; L. Kant, Die Metaphysik der Sitten, Friedrich Nicolovius, Kénigsberg 1797 (A: 1. Aufl.), (B: 2.
Aufl. 1798); zitiert nach den Originalausgaben.

1. Kant, Critik der reinen Vernunft, Hartknoch, Riga, 1781 (A: 1. Aufl.), 1787 (B: 2. Aufl.).

22



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

Lustgewinn und Vorteil sowie Vermeidung von Unlust und Leid. Thr Prinzip ist
insofern das ,,Prinzip der Selbstliebe oder eigenen Gliickseligkeit”'. In diesem Be-
reich sind Verpflichtungen bzw. Imperative nie objektiv und unbedingt (,,katego-
risch”), sondern immer nur subjektiv und hypothetisch, d. h. bedingt, also abhéngig
vom eigenen Vorteil. Das gilt nach Kant auch fir Humes Ethik: Sein Versuch,
Ethik durch die sympathetische Vermittlung der indirekten Affekte zu begriinden,
kommt iiber das Prinzip der Selbstliebe nicht hinaus. Letztlich tun wir das im Sinne
Humes Schétzenswerte, damit wir geliebt und geachtet werden und weil wir ver-
meiden mochten, gehasst zu werden und uns schimen zu miissen. Insofern bleibt
die Motivation letztlich egoistisch und hedonistisch. Dabei betont Kant durchaus
die positive Bedeutung des Prinzips der Selbstliebe: ,,Gliicklich zu sein, ist not-
wendig das Verlangen jedes verniinftigen aber endlichen Wesens, und also ein un-
vermeidlicher Bestimmungsgrund seines Begehrungsvermogens” und darum ,,ein
durch seine endliche Natur selbst ihm aufgedrungenes Problem, weil es bediirftig
ist [...]”*% Es ist aber die Frage, ob menschliche Praxis ausschlieBlich durch das
Prinzip der Selbstliebe und damit empirisch bzw. sinnlich-affektiv bestimmt ist
oder ob es im Unterschied dazu eine andere, eine nichtempirische Motivation gibt,
die in ihrer eigenstindigen Bedeutung das Attribut ,,sittlich” bzw. ,,moralisch” wir-
klich verdient.

Eine solche Motivation kann aber nur eine Vernunftmotivation sein. Es ist al-
so die Frage, ,,ob reine [d. h. nicht (wie bei Hume) durch Affekte instrumentali-
sierte] Vernunft zur Bestimmung des Willens fiir sich allein zulange, oder ob sie
nur als empirisch bedingte ein Bestimmungsgrund desselben sein konne™”. Die
beriihmte Antwort Kants ist der Kategorische Imperativ als allgemeines Sittenge-
setz: ,,Handle so, dass die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip
einer allgemeinen Gesetzgebung gelten konne”*. Was ist damit gemeint? Maxi-
men sind allgemeine praktische Grundsétze. In unserer alltidglichen Praxis handeln
wir stindig nach eingeiibten Maximen. Wenn es aber darum geht, den moralischen
Wert eines konkreten Wollens, einer Motivation bzw. Handlung zu beurteilen, ha-
ben wir jeweils die Maxime zu iiberpriifen, der wir darin folgen: Konnte diese Ma-
xime in einer verniinftig geordneten, menschenwiirdigen Gesellschaft als allge-
meines Gesetz gelten — oder widerspricht sie in sich einer verniinftigen Ordnung
bzw. ist sie so geartet, dass wir sie als allgemeines Gesetz verniinftigerweise nicht

L Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 40f.
> Ebd., A 45.

> Ebd., A 30.

** Ebd., A 54, vgl. GM, BA 52.

23



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

wollen kénnen? Vom Ergebnis dieser Maximeniiberpriifung héngt es nach Kant
letztlich ab, ob Wille, Motivation und Handlung moralisch sind oder nicht.

Wie die Vernunft in theoretischer Hinsicht apriorisch unsere Erkenntnis regu-
liert, so reguliert sie als Gewissen unsere Praxis, indem sie als reine (nicht sinnlich-
affektiv bedingte) Vernunft aus sich selbst praktisch wird und durch das Sittenge-
setz kategorisch diese Maximeniiberpriifung gebietet und uns in diesem Sinne
verpflichtet. Die moralische Verpflichtung ist dann strikt objektiv; sie griindet aus-
schlieBlich in der verniinftig-einsichtigen Vereinbarkeit der Handlungsmaxime mit
der Idee eines allgemeinen Gesetzes und schliefit insofern subjektive Vorteils-
erwagungen prinzipiell aus. Man nennt diesen Ansatz ,,formalistisch”, weil es in
der Maximeniiberpriifung nicht um bestimmte Inhalte (,,Materien”) geht, sondern
allein darum, ob die Maxime formal den Bedingungen eines allgemeinen Gesetzes
entspricht. ,,Der Wille wird als unabhédngig von empirischen Bedingungen, mithin,
als reiner Wille, durch die bloffe Form des Gesetzes als bestimmt gedacht, und die-
ser Bestimmungsgrund als die oberste Bedingung aller Maximen angesehen”.

Der zentrale Wert, um den es dabei letztlich geht, ist die unverfligbare Wiirde
und Selbstzweckhaftigkeit der menschlichen Person. Insofern fiihrt der Katego-
rische Imperativ zu der Formulierung: ,,Handle so, dass du die Menschheit, sowohl
in deiner Person, als in der Person eines jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck,
niemals bloB als Mittel brauchest™. Dabei bezicht sich die Idee des allgemeinen
Gesetzes zugleich auf die Idee eines gerechten gesellschaftlichen Kontextes aller
Personen, also eines ,,Reichs der Zwecke [...] (sowohl der verniinftigen Wesen als
Zwecke an sich selbst, als auch der eigenen Zwecke, die ein jedes sich selbst setzen
mag)’”’. Moralisch gut ist also eine Maxime dann, wenn wir objektiv einsehen,
dass sie in diesem Sinne als allgemeines Gesetz taugt. Damit deckt der Ansatz so-
wohl die moralischen Rechtspflichten als auch die ethischen Tugendpflichten ab.

Dass reine Vernunft aus sich selbst praktisch wird und im Sittengesetz katego-
risch gebietet, nennt Kant ,,ein Faktum der Vernunft“, das er fiir ,,unleugbar* halt.*®
In diesem transzendentalen Faktum zeigt sich die Willensfreiheit in ihrer positiven
Bedeutung: Wir sind uns in diesem Faktum gewiss, dass wir uns — unabhingig von
der sinnlich-affektiven Motivation — aus Vernunft selbst bestimmen, uns selbst das
Gesetz des Handelns geben konnen. Darin besteht die Autonomie der Person, die
der Kern ihrer Wiirde ist. Zugleich zeigt sich damit, dass es an uns, an unserer
Freiheit liegt, ob wir uns im Sinne der kategorischen Vernunftmotivation autonom

* Ebd,, A 55.

.t Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 66f.
7 Ebd., BA 74.

FL Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 56.

24



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

selbst bestimmen oder uns im Gegensatz dazu heteronom von sinnlich-affektiven
Neigungsmotiven bestimmen lassen. Sittlich gut ist letztlich ausschlieBlich der gute
Wille, d.h. der Wille, der das will, was sich aus autonomer Vernunft- bzw. Ge-
wissenseinsicht objektiv als Pflicht bzw. als das Gute erweist. Sittlich bose ist ein
Wille dann, wenn er einem Neigungsmotiv folgt, das im Widerspruch zu diesem
Pflichtmotiv steht und genau insofern vernunftwidrig, unsittlich bzw. bose ist; er
will dann etwas, was er affektiv mochte, obwohl er weil3, dass er es nicht sollte.

1.4. Der utilitaristische Ansatz

Mit ,,Utilitarismus” bezeichnet man eine Vielzahl von Positionen der Ethik,
die seit dem Ende des 18. Jahrhunderts vertreten wurden. Bis heute ist der Utilita-
rismus eine Hauptposition besonders der angelsédchsischen Ethik. Als Klassiker
dieser Tradition gelten Jeremy Bentham™ (1748-1832), John Stuart Mill* (1806—
1873) und Henry Sidgwick® (1838-1900). Der Utilitarismus schlieft zwar an die
Ethik des Britischen Empirismus an, versucht aber, eine moglichst einfache, plau-
sible und zugleich rationale Ethikbegriindung zu bieten und jene metaphysischen
Kontroversen auszublenden, die im Anschluss an Hume und Kant den Diskurs be-
stimmten. Wir kénnen den von Bentham grundgelegten klassischen Ansatz im
Anschluss an Otfried Hoffe™ skizzieren, der ihn als Kombination folgender vier
Prinzipien charakterisierte:

1. Das Konsequenzenprinzip. Handlungen werden moralisch beurteilt im Blick
auf ihre Konsequenzen, ihre Folgen. Handlungen (bzw. Unterlassungen) sind also
nicht in sich, d. h. auf Grund gewisser immanenter Eigenschaften und folgen-
unabhéngig richtig oder falsch, sondern auf Grund dessen, was sie bewirken oder
bezwecken. Der Utilitarismus ist insofern eine konsequentialistische bzw. teleolo-
gische Ethik und unterscheidet sich damit von deontologischen Ethiken, fiir welche
das moralische Kriterium primér in der Art bzw. der Maxime der Handlung selbst
liegt. So etwa galt fiir Thomas von Aquin ebenso wie fiir Kant die Liige, d. h. die
wissentliche AuBerung einer Unwahrheit, als in sich unmoralisch, weil Wahrhaf-
tigkeit unbedingt Pflicht ist.

2. Das Utilitdtsprinzip. Nach welchem Kriterium sind die Handlungskonse-
quenzen moralisch zu beurteilen? Im Anschluss an Hume fungiert fiir die Utilitari-

. Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, T. Payne, London
17809.

07,8 Mill, Utilitarianism, Parker, Son, and Bourn, London 1863.

*1'H. Sidgwick, Methods of Ethics, Macmillan & Co., London 1874.

2 Einfiihrung in die utilitaristische Ethik. Klassische und zeitgendssische Texte, hrsg. von O.
Hofte , 4. Auflage, A. Francke Verlag, Tiibingen 2008, S. 7-51 (Einleitung).

25



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

sten das Niitzlichkeitsprinzip als Kriterium, also jenes Prinzip, ,,das schlechthin
jede Handlung in dem MaB billigt oder missbilligt, wie ihr die Tendenz innezu-
wohnen scheint, das Gliick der Gruppe, deren Interesse in Frage steht, zu vermeh-
ren oder zu vermindern [...]"%.

3. Das Hedonismusprinzip. Worin besteht das hochste praxisrelevante Gut, um
welches es letztlich im Niitzlichkeitsprinzip geht? Im Sinne der empiristischen
Orientierung an der Lust-Unlust-Motivation besteht es im Gliick, in der Freude der
Menschen bzw. in der Vermeidung von Ungliick und Leid, also in der Befriedi-
gung menschlicher Bediirfnisse und Interessen. Auf die Frage, um welche
Bediirfnisse und Interessen es dabei gehe, antwortete Bentham tolerant: Jede Per-
son bestimmt in ihrem Lebensplan autonom ihre Praferenzen und damit das Profil
ihrer Gliicksvorstellung. Bentham skizzierte einen quantitativen Hedonismuskal-
kill, in welchem qualitativ vollig verschiedenartige Gliicks- bzw. Interessen-
varianten kommensurabel gemacht und in der moralischen Entscheidung beriick-
sichtigt werden sollten.

4. Das Sozialprinzip. Der Utilitarismus ist kein egoistischer Hedonismus. Im
moralischen Kalkiil geht es nicht nur um das individuelle Gliick des Handelnden
selbst, sondern um das Gliick aller von der Handlung Betroffenen, letztlich um das
Gliick aller Menschen, ja aller empfindenden Wesen. (Schon bei den Klassikern
wurden auch die Tiere in den Kalkiil einbezogen.) Nach Sidgwick ,,haben wir in
jedem einzelnen Fall alle Freuden und Schmerzen, die sich als wahrscheinliche
Ergebnisse der verschiedenen sich darbietenden Alternativen des Verhaltens vor-
hersehen lassen, zu vergleichen und diejenige Alternative anzunehmen, die geei-
gnet scheint, zum groBten Gliick im ganzen zu fithren™*. Dabei wurde der soziale
Nutzen zunichst rein quantitativ-additiv interpretiert: Es geht im moralischen Kon-
sequenzenkalkiil um das grofftmogliche Gliick der groftmoglichen Zahl bzw. um
die groBtmogliche Nutzensumme oder den groftmoglichen Durchschnittsnutzen.
Das impliziert, dass individuelle Vor- und Nachteile, Freuden und Leiden, im
Kalkiil miteinander ,,verrechnet” werden miissen, um das utilitaristische Maximum
zu bestimmen.

Dieses Grundkonzept wurde vielfiltig problematisiert und modifiziert, was zu
mehreren Utilitarismusvarianten fiihrte. Auf einige Probleme sei hier kurz hinge-
wiesen. So plidiert das klassisch-utilitaristische Sozialprinzip zwar fiir die Max-
imierung von Nutzensumme bzw. Durchschnittsnutzen, verfiigt aber hinsichtlich

B, Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, op. cit., Kap. 1, 2.
Zitiert nach: Einfiihrung in die utilitaristische Ethik. Klassische und zeitgendssische Texte, op. cit., S. 56.

*H. Sidgwick, Methods of Ethics, Kap. 1V, § 1. Zitiert nach: Einfiihrung in die utilitaristische
Ethik. Klassische und zeitgendssische Texte, op. cit., S. 104.

26



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

der Verteilung iiber kein Gerechtigkeitsprinzip, weil sich ein solches deontologisch
auf unverfligbare Rechte von Personen beziehen miisste und darum dem Konse-
quentialismus widerstreitet. Man denke etwa daran, dass mit der Maximierung des
Sozialprodukts im Ganzen oder pro Kopf die Frage der sozial gerechten Verteilung
ungeldst bleibt. Auch das Menschenrechtsdenken bereitet dem Konsequentialismus
Probleme, da es fiir den Vorrang deontologisch geltender Rechte gegeniiber dem
Niitzlichen bzw. dem utilitaristisch Guten eintritt.

Angesichts der Tatsache, dass viele praktische Grundsétze bzw. Regeln hoch
plausibel sind (z. B. das Verbot von Mord, Diebstahl, Liige etc.), stellte sich die
Frage, ob es sinnvoll ist, jede Einzelhandlung im utilitaristischen Kalkiil zu
iiberpriifen, zumal die soziale Akzeptanz moralischer Regeln fiir den allgemeinen
Nutzen zweifellos bedeutsam ist. Im Unterschied zu Handlungsutilitaristen, welche
eine Handlung auf Grund der guten oder schlechten Konsequenzen dieser Hand-
lung beurteilen, beurteilen Regelutilitaristen eine Handlung auf Grund der guten
oder schlechten Konsequenzen der Regel, nach welcher die Handlung erfolgen
soll”. Im Regelutilitarismus erfolgt insofern eine gewisse Anniherung an die Max-
imeniiberpriifung bei Kant.

Benthams tolerante Fassung des Hedonismusprinzips stiel schon bei Mill auf
den Einwand, ,,dass einige Arten der Freude wiinschenswerter und wertvoller sind
als andere” und dass es besser sei, ,,ein unzufriedener Mensch zu sein als ein zu-
friedengestelltes Schwein™*. Nach Mill miisste der utilitaristische Kalkiil also qua-
litativ unterschiedliche Grade der Lust-Unlust-Motivation beriicksichtigen. Aber
eine solche Qualifizierung der Arten der Freude bzw. der Gliickniveaus scheint
einen normativ relevanten anthropologischen Rekurs vorauszusetzen, etwa im
Sinne des Lex-naturalis-Ansatzes, was aber den Rahmen des Konsequentialismus
sprengen wiirde, weil damit Deontologie ins Spiel kidme.

Auch stellt sich besonders Handlungsutilitaristen die Frage, wie die Pflicht,
die Folgen geplanter Handlungen oder Unterlassungen teleologisch abzuwégen und
den Kreis der moglicherweise Betroffenen zu bestimmen, plausibel begrenzt wer-
den kann. Denn ohne eine solche Begrenzung droht der Konsequenzenkalkiil zu
unendlichen Progressen zu fithren und damit uferlos zu werden, was praktische
Entscheidungen erschweren bzw. blockieren miifte.

SchlieBlich klért Benthams Grundkonzept nicht die Frage, warum wir {iber-
haupt moralisch handeln sollen. Warum sollen wir das Konsequenzen- und das Uti-

* vgl. dazu die Texte von John J. C. Smart und Richard B. Brandy, [in:] Einfiihrung in die utili-
taristische Ethik. Klassische und zeitgenossische Texte, op. cit., S. 167-222.

7. s. Mill, Utilitarianism, op. cit., 2. Kap. Zitiert nach: Einfiihrung in die utilitaristische
Ethik. Klassische und zeitgendssische Texte, op. cit., S. 87 und 89.

27



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

litétsprinzip nicht im Sinne eines hedonistischen Egoismus fassen, sondern zum
Sozialprinzip iibergehen? Letztlich stand diesem Ubergang sicher die Tradition des
christlichen Gebots der Néchstenliebe Pate. Thomas von Aquin und Kant rekurrier-
ten philosophisch auf die apriorische Verfasstheit der praktischen Vernunft, die aus
sich selbst im Gewissen altruistisch bzw. sozial verpflichtet. Auf Grund seiner em-
piristischen Voraussetzungen kann aber der Utilitarismus nicht mit einem solchen
metaempirischen und deontologischen Vernunftbegriff argumentieren. Mill
begriindete den Ubergang durch das zweifellos unbefriedigende Argument, ,,dass
das Gliick jedes einzelnen fiir diesen ein Gut ist und dass daher das allgemeine
Gliick ein Gut fiir die Gesamtheit der Menschen ist”*’. Das allgemeine Gliick mag
sich zwar langfristig auch als Gut fiir jeden einzelnen erweisen, sodass es ein Rat-
schlag der Klugheit ist, das allgemeine Gliick zu befordern. Kurzfristig jedoch
entstehen moralische Probleme eben dadurch, dass es fiir den einzelnen hier und
jetzt vorteilhaft erscheint, das eigene Gliick auf Kosten des allgemeinen Gliicks zu
intendieren; eben darum stehlen Diebe und betriigen Betriiger. AuBerdem definiert
Mill das Gliick des einzelnen als etwas, das genau darum wiinschenswert ist, weil
,die Menschen es tatsichlich wiinschen”*. Ob das tatsichlich Gewiinschte aber
wirklich wiinschenswert ist und ob sich von diesem her das Gliick der einzelnen
und das allgemeine Gliick bestimmen lésst, ist fraglich. Letztlich bleibt die Argu-
mentation — mit Kant gesprochen — heteronom und dem Prinzip der Selbstliebe
verhaftet®.

1.5. Nietzsches Moralkritik und der Ubermensch

Das eher unsystematische, essayistische, aber eminent sprachgewaltige Den-
ken Friedrich Nietzsches (1844—1900) widerspricht grundlegend allen vier skiz-
zierten Varianten der Ethikbegriindung™. Es gewann jedoch in den folgenden Pha-
sen der Philosophieentwicklung bis heute enorme wirkungsgeschichtliche Bedeu-
tung. Basis seiner Moralkritik ist sein lebensphilosophischer Ansatz.

4 Ebd., Kap. 4. Zitiert nach: J. S. Mill, Der Utilitarismus, hrsg. und iibers. von D. Birnbacher,
Reclam, Stuttgart 1985, S. 61.

* Ebd.

¥ Vgl. dazu auch: P. Singer, Praktische Ethik, iibers. von O. Bischoff, J.—C. Wolf, D. Klose,
Reclam, Stuttgart 1994, Kap. 12: Warum moralisch handeln?, S. 397-424.

30 Wichtigste Texte: F. Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, C. G. Neumann, Leipzig 1887; F.
Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése, C. G. Neumann, Leipzig 1886, F. Nietzsche, Also sprach Zara-
thustra, Ernst Schmeitzner Verlag, Chemnitz, T. I-III, 1883—-1885. Zitiert nach: F. Nietzsche,
Sdamtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA) in 15 Bdnden, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzi-
no Montinari, DTV Verlag, Miinchen 1988.

28



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

Nach Nietzsche sind alle Bereiche des Lebendigen gepriagt durch den Antago-
nismus zweier Grundkrifte, der aktiven und der reaktiven Kraft. In beiden waltet
der Wille zur Macht und strebt danach, tiber die Gegenkraft zu siegen. In der akti-
ven Kraft bejaht und steigert der Wille zur Macht das Leben und siegt dadurch,
dass er die Kraft des Lebens in das hinein freigibt, was sie kann; es ist die Kraft des
Vitalen, Gesunden, Starken, Aufbauenden, Kreativen, Spontanen. In der reaktiven
Kraft verneint der Wille zur Macht das Leben und siegt, indem er die aktive Kraft
von dem trennt, was sie kann; es ist die Kraft des Kranken, Schwachen, Versagen-
den, Destruktiven, Nivellierenden. In der aktiven Kraft erstrebt der Wille zur
Macht nachhaltig autbauend die ewige Wiederkehr gelingenden Lebens, etwa im
Kreis der Jahreszeiten, den Lebensphasen und im Wechsel der Generationen. Die
reaktive Kraft setzt die aktive voraus und erstrebt deren Destruktion; sie ist aber
selbst keiner Wiederkehr fahig, sondern zerstért mit der Vernichtung der aktiven
Kraft letztlich auch sich selbst. Wir konnen das mit dem Wirken eines Krebs-
geschwiirs illustrieren: Der Krebs ruiniert reaktiv den aktiv-gesunden Organismus;
sein Sieg, der Tod des Organismus, ist zugleich sein eigenes Ende.

Nietzsche bezieht diese Konstellation auch auf die Menschheit und ihre Ge-
schichte. Auch sie sind Schauplédtze des Kampfspiels der beiden Krifte. Es gibt
aktive, starke, vitale, kreative, vornehme, aber auch reaktive, schwache,
krénkelnde, unfihige, gemeine Menschen. Wie bei Hume kommt auch bei
Nietzsche der Vernunft keine eigenstéindige, sondern lediglich eine instrumentelle
Bedeutung zu: Sie dient dem aktiven oder dem reaktiven Willen zur Macht. Wie
Hume lehnt auch er den freien Willen ab; dieser sei ,,das anriichigste Theologen-
Kunststiick, das es giebt, zum Zweck, die Menschheit in ihrem Sinne »verantwort-
lich« zu machen, das heisst sie von sich abhdngig zu machen™".

Die Differenz der Kréfte bringt eine prinzipielle Wertdifferenz und Wertord-
nung ins Spiel. Natiirliches Ziel ist die Steigerung und Entfaltung des Lebens durch
die aktive Kraft. Darum setzt Nietzsche der traditionellen Gut-Bdse-Moral seine
nhatlirliche” Gut-Schlecht-Moral entgegen: Das wahre Gute ist das lebensbeja-
hende Aktive, das Schlechte das lebensverneinende Reaktive. ,,Was ist gut? —
Alles, was das Gefiihl der Macht, den Willen zur Macht, die Macht selbst im Men-
schen erhoht. Was ist schlecht? — Alles, was aus der Schwéche stammit. [...] Die
Schwachen und Missrathnen sollen zu Grunde gehen: erster Satz unsrer Menschen-
liebe. Und man soll ihnen noch dazu helfen. Was ist schidlicher als irgend ein Las-
ter? — Das Mitleiden der That mit allen Missrathnen und Schwachen — das Chris-
tentum ...”*%. Im Sinne dieser Wertordnung kommt den aktiven Menschen der

SUE, Nietzsche, Gotzen-Ddammerung, KSA, Bd. VI, S. 95.
32 F. Nietzsche, Der Antichrist, KSA, Bd. VL, S. 170.

29



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

natiirliche Vorrang zu. Sie sollten kreativ aufbauend Gesellschaft gestalten und die
reaktiven Menschen zwingen, sich dieser Ordnung zu filigen.

Diese herrenmoralische Wertordnung sah Nietzsche in der griechischen und
romischen Antike weitgehend verwirklicht. Dann aber setzte sich vor allem durch
jidischen und christlichen Einfluss der ,,Sklavenaufstand in der Moral” durch und
filhrte zur Umwertung der natiirlichen Gut-Schlecht-Moral in eine reaktive Gut-
Bose-Moral. So etwa preist Jesus in der Bergpredigt die reaktiv-schlechten Schwa-
chen selig (Mt 5,3-12) und verurteilt bei Lukas die aktiven Starken mit Wehrufen
(Lk 6,24-26). An die Stelle des lebenssteigernden Willens zur Macht treten die
Naéchstenliebe und das Mitleiden mit den ,,Missrathnen”.

Nach Nietzsche liegt der Kern dieses ,,Sklavenaufstands” im Ressentiment
reaktiver Menschen. Wird der Reaktive vom aktiven Starken erniedrigt und ist er
zu schwach oder zu feige, tétlich nach aulen zu reagieren, dann vollzieht sich die
Reaktion im Inneren, im Gefiihl, und wird so zum Ressentiment, zum Geist der
Rache, der dann das Starke als das ,,Bose” ablehnt und hasst™. Aus diesem Ressen-
timent erwéichst der reaktive Wille zur Macht und wird selbst reaktiv-schopferisch.
Er gewinnt Macht und Breite durch den allem Reaktiven eigenen Herdentrieb und
vermag schlielich jene umfassende christliche Ressentimentkultur aufzubauen, die
fiir das Mittelalter und die friihe Neuzeit kennzeichnend war. Diese Kultur war le-
bensverneinend. Sie machte den Schein, die Hinterwelt des Jenseits, anstelle des
wirklichen Lebens zum Eigentlichen und Wahren und wandte sich in der Propagie-
rung des asketischen Ideals gegen das Leben.

In der christlichen Lehre von Schuld und Erldsung spitzte sich nach Nietzsche
diese Lebensverneinung zu: Die Schuld wird als Erbsiinde in den Herdenverband
projiziert und kollektiviert. Sie wéchst damit zur unendlichen, niemals abtragbaren
Schuld vor dem Hinterwelt-Gott als Glaubiger. Die Erlosungslehre verschérft diese
selbstzerstorerische Konstellation: Die Erlosungstat des Gottmenschen, dieser un-
geschuldete Liebeserweis, vervielfacht noch die Schuld vor dem Gliaubiger. Nie-
mand ist schuldbewusster als der Erloste. Aber diese ganze Konstellation resultiert
nach Nietzsche aus dem Ressentiment, aus dem Geist der Rache. Wann hitte der
reaktive Wille zur Macht letztlich gesiegt? ,,Dann unzweifelhaft, wenn es ihnen
[den Reaktiven] geldnge, ihr eigenes Elend, alles Elend tiberhaupt, den Gliicklichen
[d. h. den Aktiven, Starken] ins Gewissen zu schieben, so dass diese sich eines
Tags ihres Gliicks zu schdmen begénnen und vielleicht untereinander sagten: »es
ist eine Schande, gliicklich zu sein! es giebt zu viel Elend !«

>3 Dazu vor allem: F. Nietzche, Genealogie der Moral, KSA, Bd. V, S. 270-274.
>* Ebd., S. 370f.

30



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

Da aber der reaktive Wille zur Macht im Unterschied zum aktiven nicht der
ewigen Wiederkehr fahig ist, muss der Sieg der reaktiven Ressentimentkultur zu
deren eigener Destruktion fiihren. Die Epoche der Aufkldrung vollzieht diese
Selbstdestruktion. Nietzsche sieht sich im spiten 19. Jahrhundert in folgender Situ-
ation: Die alte Ressentimentkultur hat sich selbst vernichtet. Der ,,Tod Gottes”, des
Schlusssteins ihres Projekts, signalisiert ihr Ende und damit das Ende der Tradition
des reaktiven Willens zur Macht. Es ist eine Tabula-rasa-Situation, ein moglicher
Wendepunkt der Geschichte, die Stunde der ,tiefen Mitternacht””. In der Figur
Zarathustras propagiert Nietzsche die Mdglichkeit eines neuen Menschen: ,,/ch
lehre euch den Ubermenschen. Der Mensch ist Etwas, das {iberwunden werden
soll. [...] Was ist der Affe fiir den Menschen? Ein Geldchter oder eine schmerz-
liche Scham. Und ebendas soll der Mensch fiir den Ubermenschen sein: ein
Gelichter oder eine schmerzliche Scham™.

Der Ubermensch ist der ressentimentfreie aktive Mensch. Er bejaht den akti-
ven Willen zur Macht und damit sich selbst, sein ,,Sein im Werden”, die Leben
steigernde Verwirklichung und Entfaltung des je eigenen Seins. ,,Man ist nur fiir
das eigene Kind [d. h. fiir das Projekt des eigenen Lebens] schwanger. [...] In eu-
rem Eigennutz, ihr Schaffenden, ist der Schwangeren Vorsicht und Vorsehung!
[...] Euer Werk, euer Wille ist euer »Néchster«’. Daraus folgt die aktive Ver-
neinung alles Reaktiven, aller Werte der Ressentimentkultur, auch aller herkdmm-
lichen Wertordnungen sowie Tugend- und Sittenlehren, also der ganzen iiberlie-
ferten Moral samt ihrer Néachstenliebe, ihrer Universalisierungsprinzipien, ihren
Vorstellungen von Solidaritdt, Menschenrechten, Demokratie, liberaler Gleichheit
und sozialer Gerechtigkeit, aber auch samt ihren hedonistischen Varianten, denn
der aktive Wille zur Macht steht nicht in der Lust-Unlust-Motivation, sondern dient
der Steigerung des Lebens.

Zugleich leistet der Ubermensch die Umwandlung des Schweren ins Leichte.
Er bejaht nicht das vorgegebene Schwere wie der Esel (,,I-A”), der sich das
Schwere aufladen ldsst, sondern tanzt, lacht und spielt mit dem Vorgegebenen und
iiber dieses hinweg, indem er es als seine Chance fasst. Selbst das Leid wird ihm
Koder des Lebens. Er spielt mit dem Zufall und gewinnt immer, weil er ihn zu
niitzen versteht’®.

Diese aktive Selbstbejahung des Willens zur Macht bedeutet radikale Auto-
nomie. Wihrend Autonomie bei Kant Selbstgesetzgebung durch praktische Ver-

S F, Nietzsche, Also sprach Zarathustra, KSA, Bd. IV, S. 285f.
 Ebd., S. 14.

T Ebd., S. 362.

% Ebd., S. 363-368.

31



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

nunft im Sinne des apriorischen Sittengesetzes ist, entwirft der Ubermensch die
Werte in volliger Freiheit. Das einzige Kriterium seiner Wahl ist die ,,ewige Wie-
derkehr”: Er wahlt, was immer wieder gewdhlt werden soll, weil es der Steigerung
des Lebens bzw. dem aktiven Willen zur Macht dient. Damit individualisiert sich
die Autonomie.

Der Ubermensch stellt am Wendepunkt der ,tiefen Mitternacht die eine
Moglichkeit eines neuen Menschseins dar. Als Alternative skizziert Nietzsche die
Moglichkeit der Dominanz des ,letzten Menschen”, ,,des verdchtlichsten Men-
schen, der sich selber nicht mehr verachten kann”. Es ist der Mensch, der ohne al-
len aktiven Willen zur Macht, ohne Interesse an der Steigerung des Seins im Wer-
den, aber auch ohne ressentimentkulturelle Einbindung hedonistisch in banalen
Verhéltnissen vegetiert: ,,Die Erde ist klein geworden, und auf ihr hiipft der letzte
Mensch, der Alles klein macht. Sein Geschlecht ist unaustilgbar, wie der Erdfloh;
der letzte Mensch lebt am ldngsten”. ,,Kein Hirt und eine Heerde! Jeder will das
Gleiche, Jeder ist gleich: wer anders fiihlt, geht freiwillig ins Irrenhaus”. ,,Man hat
sein Liistchen fiir den Tag und sein Liistchen flir die Nacht: aber man ehrt die Ge-
sundheit”. , »Wir haben das Gliick gefunden« — sagen die letzten Menschen und

blinzeln™’. Vor dieser Alternative stehen wir nach Nietzsche.

2. VERGLEICHENDE HINWEISE

Es féllt auf, dass Thomas von Aquin und Kant in zwei zentralen Aspekten der
Ethikbegriindung tibereinstimmen: Erstens betonen beide die eigenstindige Bedeu-
tung der Vernunftmotivation gegeniiber der empirischen Motivation der sinnlichen
Affekte, Emotionen bzw. Neigungen. Damit hingt unmittelbar — zweitens — zu-
sammen, dass beide die Freiheit des Willens als wesentliches Element der Ethik
verstehen, positiv als Voraussetzung der Selbstbestimmung aus praktischer Ver-
nunft bzw. Gewissen und negativ als Verantwortung begriindende Entscheidung-
sinstanz zwischen verpflichtendem Vernunft- und pflichtwidrigem Neigungsmotiv,
also zwischen gut und bose, bzw. zwischen dem, wovon ich weil3, dass ich es
sollte, und dem, wovon ich weil3, dass ich es zwar mochte, aber nicht sollte. Die
Basis der moralischen Normierung liegt bei beiden Denkern in der apriorischen
(Thomas: per se nota), im Prinzip allgemein menschlichen Verfasstheit der prak-
tischen Vernuntt.

Die Bestimmung des moralischen Inhalts erfolgt im Lex-naturalis-Ansatz iiber
die anthropologische Reflexion, bei Kant jedoch formalistisch durch die Uberprii-
fung der Handlungsmaximen an der Idee eines allgemeinen Gesetzes. Ich meine

% Bbd., S. 19,

32



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

allerdings, dass sich diese Differenz relativ leicht auflosen ldsst. Denn wenn wir
mit Kant argumentativ kldren wollen, ob eine Maxime im Hinblick auf die unver-
fiigbare Selbstzweckhaftigkeit der Person als allgemeines Gesetz taugt, dann wird
das kaum ohne anthropologische Reflexion moglich sein; und Kants tugend-
ethischer Zentralbegriff der (menschlichen) ,,Zwecke, die zugleich Pflichten sind”®
ist offensichtlich eng verwandt mit den inclinationes naturales und den ihnen
korrespondierenden bona humana bei Thomas. Beide Ansétze implizieren zudem
einen Universalisierungsaspekt. Insofern lassen sich beide Paradigmen der Ethik-
begriindung ohne grundlegende Differenz aufeinander beziehen und miteinander
vereinbaren.

Anders verhélt es sich im Vergleich mit Hume. Auf Grund des empiristischen
Verzichts auf die eigenstindige Bedeutung der praktischen Vernunft gibt es bei
Hume keine Alternative zur empirisch-affektiven Motivation. Damit aber wird die
Willensfreiheit funktionslos und eliminierbar. Praxis folgt mit Notwendigkeit dem
Motiv, das aus der subjektiven Konstellation der Affekte resultiert. Die Art, wie
diese Konstellation auf &dufBlere, etwa soziale Gegebenheiten reagiert, hdngt ab von
vorgegebenen individuellen Charakterdispositionen und nicht von verantwortlichen
Entscheidungen bzw. einer freien Wahl zwischen moglichen Alternativen. Ethik ist
somit empiristisch psychologisiert. Sicher werden auch Thomisten und Kantianer
nicht bestreiten, dass psychische Dispositionen und soziale Kontexte praxis- und
freiheitsrelevant sind und darum in der Ethik beriicksichtigt werden miissen. Sie
wiirden aber darauf insistieren, dass zurechnungsfihige Personen auch innerhalb
ihrer vielféltig bedingten Motivationshorizonte entscheidungsfiahig sind und dass es
konkret von ihrer freien Wahl abhéngt, ob sie das tun, was sie auf Grund ihrer Ein-
sicht als richtig und gut oder aber als falsch und bose beurteilen. Bei Hume jedoch
ist ihre Entscheidung psychisch determiniert. Sie sind auf Grund vorgegebener cha-
rakterlicher Dispositionen auf bestimmte Praxis hin prédestiniert.

Ahnlich verhilt es sich bei Nietzsche. Zwar unterscheidet sich sein Antago-
nismus der aktiven und reaktiven Kréfte und ihres Willens zur Macht grundlegend
von Humes freundlicher Perspektive des sympathetisch-affektiv vermittelten
Wohlwollens mit seinen universalistischen steady and general points of view. Aber
auch bei Nietzsche wird Vernunft nicht aus sich selbst praktisch, sondern fungiert
nur instrumentell im Dienst der jeweils dominanten Kraft. Insofern ist auch hier die
Willensfreiheit funktionslos und wird eliminiert. Ob Menschen aktiv, stark und
kreativ oder aber reaktiv, schwach und unfihig sind, verdankt sich auf Grund
seines vitalistischen Ansatzes ihren vorgegebenen, letztlich biologisch festgelegten
und psychisch pragenden Dispositionen und nicht ihren freien Entscheidungen. Das

60, Kant, Metaphysik der Sitten. Tugendlehre, op. cit., A 7-19.

33



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

gilt, wie es scheint, auch fiir die von Nietzsche entworfenen alternativen Zu-
kunftsperspektiven: Ubermensch und ,,letzter Mensch. Dabei verhindert (anders
als bei Hume) die Instrumentalisierung der Vernunft durch die antagonistischen
Krifte jede Moglichkeit, ein allgemein menschliches, universalistisches Ethos zu
konzipieren.

Die Tendenz, menschliche Praxis bei Eliminierung der Willensfreiheit aus
vorgegebenen determinierenden Dispositionen zu erkldren, ist nicht neu. Wir
konnen dazu auf zwei zeitlich und thematisch vollig verschiedene Paradigmen
hinweisen: Platon und Martin Luther. Bei Platon ist die moralische Qualitdt der
Praxis prédeterminiert durch die (mythisch beschriebene) vorgeburtliche Schau des
wahrhaft Seienden, Guten und Schonen durch die praexistente Seele. Je nach dem,
wie deutlich und intensiv die Schau erfolgte, vermag sich die Seele nach ihrem
Eintritt in den Leib mehr oder weniger an das Geschaute zu erinnern. Die unter-
schiedliche Schau im Rahmen des vorgeburtlichen ,,Seelenflugs” bedingt insofern
schicksalhaft das moralische und noetische Profil der Menschen bzw. seinen Eros
beziiglich des Guten und Schénen®. ,Wo es aber mit der natiirlichen Anlage
schlecht bestellt ist, wie es bei der groen Masse hinsichtlich der Empfanglichkeit
der Seele fiir wissenschaftliche Belehrung und fiir die sogenannte Sittlichkeit teils
von Hause aus, teils infolge zerstorender Einfliisse der Fall ist, da kann auch ein
Lynkeus dem triiben Auge nicht zu voller Sehkraft verhelfen”®. Das mythische
Bild zeigt, dass Platon eine unverfiigbar vorgegebene Artung annimmt, durch
welche die Praxis unterschiedlich pradestiniert ist. Willensfreiheit hat hier keinen
Platz. Wer bose handelt, tut es, weil er auf Grund seiner Artung das Gute nicht
besser kennt. Wer aber tugendhaft ist, zeigt damit, dass er seiner Artung nach
,innerlich verwachsen und verwandt ist mit dem Gerechten und sittlich Sché-
nen”®. Damit erscheint die Vernunft als durch die Artung prideterminiert.

Bei Luther steht die im Prinzip gleiche Denkfigur in einem, maf3geblich durch
die Pridestinationslehre des spiten Augustinus geprigten, theologischen Kontext®.
Auf der einen Seite steht der durch die Erbschuld geprigte Mensch, dessen Wille
unverfligbar durch das Bose (den Teufel) geknechtet ist und dessen Praxis darum
zum Bosen tendiert. Auf der anderen Seite geht es um den durch Gottes Gnade
erwahlten Menschen, der durch Glauben und Taufe an der Erlésung teilhat; {iber

%! Platon, Phaidros, Kapitel 22-38.

82 Platon, 7. Brief, S. 343f,, tibers. von O. Apelt. Zitiert nach: Platon, Simtliche Dialoge, Mei-
ner Verlag, Hamburg 1988, Bd. VI, S. 75f.

% Ebd., S. 76.

% Vor allem: De servo arbitrio. Mar. Lutheri ad D. Erasmum Roterodamum, Hans Lufft, Wittenberg
1525, [in:] D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Hermann Bohlau, Weimar 1883ff.,
Bd. 18, S. 600-787.

34



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

seinen Willen herrscht der Heilige Geist und befihigt ihn zum Guten. Der Mensch
selbst verfligt nicht {iber die Freiheit seines Willens, sich selbst zum einen oder
anderen zu bestimmen. Sein Wille ist so oder so notwendig Knecht (servus). Ob er
Knecht des Teufels oder Knecht Gottes ist, liegt nicht an ihm, sondern an der, von
Gott verfiigten Préadestination, auf Grund derer die einen ohne eigenes Verdienst
begnadet werden, die anderen nicht.

Platon entfaltet diese Denkfigur in einem metaphysisch relevanten Mythos.
Bei Luther steht sie im Kontext der Lehre von Erbschuld und Erlésung. Bei Hume
filhrt sie — empiristisch reduziert und sékularisiert — zur Psychologisierung der
Praxis. Bei Nietzsche schlie8lich griindet sie letztlich in einer biologischen Priade-
termination. Der Utilitarismus war zumeist bestrebt, sich auf rein normenethische
Fragestellungen zu beschrinken und jene Probleme auszublenden, die sich in den
skizzierten Zusammenhéngen ergeben. Allerdings zeigte die Utilitarismusdis-
kussion, dass sich diese Probleme nur bedingt ausblenden lassen.

3. NEUERE BEGRUNDUNGSFORMEN

Abschlieend gilt es, an einigen représentativen Beispielen in der gebotenen
Kiirze darauf hinzuweisen, wie die skizzierten klassischen Begriindungsformen
seither rezipiert, modifiziert und kombiniert wurden.

Die Rezeption des Lex-naturalis-Ansatzes war lange typisch fiir die philoso-
phische Grundlegung und Argumentation der in vielen Léndern einflussreichen
Moraltheologie und Sozialethik der katholischen Kirche. Vor dem II. Vatikanis-
chen Konzil (1962-1965) vollzog sich dieses naturrechtsethisch gepriagte Denken
im Rahmen der dominanten thomistischen Neuscholastik. Nach deren postkonzilia-
ren Ende erfolgte eine gewisse Pluralisierung. Viele Theologen vertreten auch
heute philosophisch eine Ethikbegriindung, die im Sinne der anthropologischen
Reflexion dieses Ansatzes auf die ganzheitliche Sicht der menschlichen Person
rekurriert. Sie beziehen sich dabei aber oft auch auf Kant sowie auf neuere Ethik-
ansétze und beriicksichtigen stirker als frither das human- und sozialwissenschaft-
liche Problembewusstsein. AuBlerdem spielen bibeltheologische Aspekte in der
Ethikbegriindung eine groBere Rolle als friiher.

Implizit ist das zentrale Motiv des Lex-naturalis-Ansatzes in vielen neueren
Begriindungsformen enthalten. So etwa im (vor allem sozialethisch relevanten)
Capability Approach, dessen Hauptvertreter die US-amerikanische Philosophin
Martha Nussbaum und der indische Wirtschaftsnobelpreistrager Amartya Sen sind.
Nussbaum bezieht sich allerdings historisch nicht auf Thomas, sondern auf ver-
gleichbare Fragestellungen bei Aristoteles. Im Capability Approach geht es darum,
in einer ganzheitlichen Sicht der Person anthropologisch differenziert Wesens-

35



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

merkmale des Menschen und darin fundierte Befdhigungen (capabilities) aufzu-
weisen und so zu zeigen, dass gelingendes Leben von den Verwirklichungschancen
dieser Befdhigungen abhéngt. Die Gewéhrleistung dieser Verwirklichungschancen
gilt als grundlegende Aufgabe der Politik, etwa der Entwicklungspolitik. In seinem
Hauptwerk Das Prinzip Verantwortung (1979) legt Hans Jonas eine 6kologische
Ethik der technologischen Zivilisation vor, die klassisch-naturrechtliche und kan-
tische Motive kombiniert.

Eine vollig andere Sicht der Ethik ergibt sich, wenn der anthropologische Re-
kurs reduktionistisch erfolgt. Praxis wird dann tendenziell ausschlie8lich aus einem
bestimmten empirischen Aspekt des Menschseins erkliart. Am Beispiel Humes
skizzierten wir den Versuch, Ethik jenseits von Vernunftmotivation und Willens-
freiheit letztlich auf Psychologie, auf den Mechanismus psychischer Affekte zu-
riickzufiihren und damit die subjektive moralische Verantwortung und Zurechen-
barkeit zu bestreiten. In der Tradition des marxistischen Historischen Materialis-
mus geht es um den sozio6konomischen Aspekt der Arbeit im Kontext des Standes
der Produktivkrifte und der Produktionsverhéltnisse. Bei Nietzsche steht der
letztlich biologisch-vitalistische Aspekt des Kréfteantagonismus im Vordergrund.
In Siegmund Freuds Psychoanalyse bestimmt der psychische Apparat, das Zusam-
menwirken von Unbewusstem, Bewusstem und Uber-Ich, die Praxis. Seit Konrad
Lorenz und Edward O. Wilson wird versucht, Moral aus der biologischen Evolu-
tion und der Genetik zu erkléren. In jlingster Zeit plddieren Gehirnphysiologen fiir
eine neurologische Erkldrung, wonach Praxis vollstdndig durch (letztlich physika-
lisch-chemische) zerebrale Prozesse determiniert ist.

Verstirkt wurde die reduktionistische Tendenz durch den Positivismus des
spaten 19. und den Neopositivismus (Wiener Kreis) des frithen 20. Jahrhunderts,
der sich durch die Emigration seiner Initiatoren weltweit ausbreiten konnte. Kenn-
zeichnend fiir diese Tendenz ist ihre empiristische und materialistische Grundhal-
tung, die sich zumeist szientistisch artikuliert. Bieten die thematisch reduzierten
und methodisch abstrakten Naturwissenschaften den einzigen Zugang zur Erkenn-
tnis der Wirklichkeit, dann ist die Rede von der eigenstindigen Bedeutung der
praktischen Vernunft und der verantwortlichen Selbstbestimmung aus Freiheit
sinnlos, weil sie in diesem Voraussetzungsrahmen keinen Platz hat. Damit aber
verschwindet auch oft die eigenstindige Bedeutung der Ethik in den diversen natu-
ralistischen Erkldarungsmodellen. Die permanente und herausfordernde Crux dieser
Reduktionismen ist allerdings die gelebte menschliche Kommunikation, in der wir
uns unvermeidlich wechselseitig als frei und verantwortlich verstehen und die Ge-
wissheit haben, dass es in den Grenzen der vielféltigen Bedingtheiten unserer Pra-
xis letztlich auf uns ankommt, wie wir handeln.

36



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

Auf dieses Indiz, dass Sprechakte performativ auf diskursive Verstéindigung
und kommunikatives Handeln verweisen, bezieht sich auch Jiirgen Habermas in
seiner maf3geblich von Kant geprégten Diskursethik. Er verzichtet allerdings
»postmetaphysisch” auf Kants transzendentalphilosophische Letztbegriindung,
denn er hdlt die moralische Verpflichtung, Interessenkonflikte in konsensorientier-
ten Diskursen zu iiberwinden, fiir hinreichend plausibel, einerseits auf Grund des
genannten Indizes, andererseits auf Grund der ethischen bzw. religiosen Ressour-
cen, die in unserer kulturellen Lebenswelt gespeichert sind. Allerdings betont er,
dass diese Ressourcen permanent durch die Autopoiesen der sozialen Teilsysteme,
vor allem der Okonomie und der Politik, gefihrdet sind. — Auch John Rawls kann
als ,,Enkel Kants” bezeichnet werden. In seiner enorm einflussreichen Theory of
Justice (1971) ersetzt er die kantische transzendentale Fundierung des Universali-
sierungsprinzips durch die kontraktualistische Vorstellung einer fiktiven Urzu-
standssituation, in welcher sich die Teilnehmer unter dem ,,Schleier des Nicht-
wissens” rational iiber jene Grundsidtze einigen, nach denen Grundrechte und
-pflichten sowie die Verteilung der gesellschaftlichen Giiter des zu griindenden
Gemeinwesens bestimmt werden. Auch das fiir dieses Gemeinwesen erforderliche
Ethos ergibt sich aus dem in der Urzustandsfiktion implizierten Universalisie-
rungsprinzip.

Zwischen etwa 1920 und 1970 spielte die Materiale Wertethik eine bedeu-
tende Rolle. Thr Begriinder war der Phdnomenologe Max Scheler. Er kritisierte
Kants vernunftbestimmten Formalismus, kombinierte aber dessen Apriorismus mit
dem moral sentiment von Hume und Adam Smith. Das fiihrte zu der Annahme
eines geistigen (nicht sinnlichen), aber irrationalen, apriorisch fundierten materia-
len Wertfiihlens, welchem sich die ethisch relevanten Werte und deren Hierarchie
intuitiv und objektiv erschlieBen. Das Ergebnis der Analyse und Differenzierung
dieser Werthierarchien waren bei Scheler, aber auch bei Nicolai Hartmann,
ausfiihrliche Werttafeln. Auch Nietzsches Einfluss ist hier spiirbar: Das Vitale, Ge-
sunde, Edle wird als eigene Stufe in der Werthierarchie gefasst.

Uberhaupt ist die Wirkung Nietzsches bis heute ungebrochen groB, aber auch
duBerst heterogen. So etwa deutete der Nationalsozialismus dessen Antagonismus
der Krifte und ihres Willens zur Macht rassistisch. Auch Sozialdarwinisten, etwa
im Rahmen eines paldo- bzw. neoliberalen Wirtschaftsverstindnisses, konnten sich
auf Nietzsche berufen. Vollig anders stellt sich sein Einfluss auf die existentialis-
tische Ethik dar. Den Existentialisten ging es im Gegensatz zu Kants Universalisie-
rungsprinzip um den radikal freien Entwurf der je eigen Existenz, denn sie fassen
das Wesen des Menschen nicht als vorgegebenes Universale, sondern als Resultat
der freien Besonderheit des je individuellen Existierens. So etwa ruft uns das Ge-
wissen beim frilhen Heidegger aus der Verfallenheit an die durchschnittliche

37



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

Alltaglichkeit des ,,Man” in die entschlossene Eigentlichkeit des Existierens.® Hin-
ter dieser Tendenz steht zwar zunichst die Unterscheidung zwischen subjektiver
und objektiver Reflexion bei Soren Kierkegaard, aber auch die radikalisierte Auto-
nomie des Ubermenschen bei Nietzsche.

Auch die so genannte Postmoderne, die, vorbereitet durch Paul Feyerabend,
mit dem programmatischen Text La condition postmoderne (1979) von Jean-
Francois Lyotard einsetzte, steht unter Nietzsches Einfluss, vor allem unter dem
seines Ubermenschen, seiner aktiven Verneinung des traditionell Vorgegebenen
und seiner radikalisierten Autonomie. Typisch fiir die Postmoderne ist die Ableh-
nung der groBen Universalkonzepte der Moderne (,,der groen Erzdhlungen”) und
ihrer Ethiken. Konsequenz dieser Ablehnung ist ein radikaler Pluralismus schopfe-
risch-experimentierender Entwiirfe und Ethikformen, die ohne Anspruch auf
AusschlieBlichkeit nebeneinander koexistieren. Auch hier tritt Pluralisierung und
Individualisierung an die Stelle des kantischen Universalisierungsprinzips. Gefor-
dert ist Toleranz gegeniiber den tief differenten Entwiirfen und gegeniiber der An-
dersheit der je anderen Personen. Es fragt sich natiirlich, wie unter diesen Voraus-
setzungen iiberhaupt jenes Minimum eines gemeinsamen Ethos moglich sein soll,
ohne welches eine Kommunikationsgemeinschaft kaum menschenwiirdig existie-
ren kann.

Ohne direkten Rekurs auf Nietzsche pladiert der vor allem von Hume geprigte
australische Ethiker John Leslie Mackie fiir Pluralisierung. Nach Mackie gibt es
keine wahrheitsfdhigen moralischen Sachverhalte. Darum vertritt er keine allge-
mei-ne, umfassende Moraltheorie menschlichen Verhaltens, etwa im Sinne des
Lex-naturalis-Ansatzes, Kants oder des Utilitarismus, sondern lediglich eine Moral
im engeren Sinne, d. h. ein System von Verhaltensregeln besonderer Art. Dabei
handelt es sich um Regeln, die in jedermanns langfristigem Eigeninteresse und im
Interesse der Gesellschaft liegen. Die Orientierung an diesen Regeln sollte sich zu
einer nachhaltigen Disposition verfestigen. Jenseits dieser engen Moral ist Raum
fiir die je individuell bestimmbare Pluralitit der Priaferenzen. Mackie charakteri-
siert seine Position als ,,Regel-Rechte-Pflichten-Dispositionen-Egoismus™®.

Der Utilitarismus spielt bis heute eine wichtige Rolle in der neueren Ethik.
Dabei fiihrte die oben skizzierte Utilitarismusdiskussion zu vielfiltigen Modifizie-
rungen des klassischen Ansatzes. Einflussreich wurde auch die Utilitarismuskritik
von Rawls, aber auch jene von Mackie. Der seit dem Erscheinen seines Werkes
Praktische Ethik (1979) international wohl meistdiskutierte Utilitarist ist der aus-

M. Heidegger, Sein und Zeit, Max Niemeyer Verlag, Tiibingen 1963, § 56.
g L. Mackie, Ethik. Die Erfindung des moralisch Richtigen und Falschen, iibers. von R. Gin-
ters, Reclam, Stuttgart 1981, S. 256.

38



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

tralische Ethiker Peter Singer, der vor allem durch seine AuBerungen zu Euthana-
sie, Abtreibung und Kindstétung sowie durch seinen aktualistischen Personbegriff
heftige Kontroversen ausloste. Den Vorwurf, der Utilitarismus verfiige iiber kein
Gerechtigkeitsprinzip, suchte Singer durch sein Konzept des Prdferenzutilitarismus
zu entkréften. Im utilitaristischen Kalkiil gelte das ,,Prinzip der gleichen Erwégung
von Interessen””. Die Interessen bzw. Priferenzen aller Betroffenen sind im Kon-
sequenzenkalkiil gleich zu berticksichtigen und abzuwégen.

Utilitaristische Argumentationen sind oft auch in der angewandten Ethik anzu-
treffen, etwa im Rahmen der Arbeit von Ethikkommissionen. Da es in der ange-
wandten Ethik um ethische Fragen bestimmter Sachbereiche (z. B. Wirtschatft,
Technik, Medizin, Okologie efc.) geht, werden die den Argumenten zugrunde lie-
genden ethischen Begriindungsformen nicht immer ausreichend thematisiert. So
etwa arbeitet die Wohlfahrtsokonomie oft unter dem Aspekt von Nutzensumme
bzw. Durchschnittsnutzen utilitaristisch und blendet dabei den Gesichtspunkt der
sozial gerechten Gestaltung der Wohlfahrt aus. Im Fall medizinethischer Fragen
kommt oft im Sinne der utilitaristischen Argumentationsweise der ,,humanitaris-
tische Fehlschluss* (Otfried Hoffe) ins Spiel, etwa dann, wenn es um den Vorrang
des Lebensschutzes vor dem Hilfegebot geht.

Werfen wir noch ein Blick auf die feministische Ethik, die in den letzten Jahr-
zehnten eine bedeutende Rolle spielte! Stark vereinfachend kann man zwischen
einer egalitaristischen und einer differentiellen Richtung des Feminismus unter-
scheiden. Wihrend die egalitaristische vor allem gegen die traditionelle patriar-
chatsbedingte Asymetrie im Geschlechterverhéltnis fiir die Angleichung der Chan-
cen und Rollen der Frauen eintritt, betont die differentielle den Unterschied der
Geschlechter und fordert die Beachtung der weiblichen Besonderheit. Im Ethik-
diskurs erwies sich die differentielle Richtung als die interessantere. Hier ist vor
allem auf Carol Gilligan und ihr Werk In a Different Voice: Psychological Theory
and Woman'’s Development (1982) hinzuweisen, in welchem Sie eine tendenzielle
geschlechtsbedingte Moraldifferenz vertritt: Méanner tendieren eher zu einer Ge-
rechtigkeitsmoral, Frauen eher zu einer Fiirsorgemoral. Was lésst sich aus der Sicht
der skizzierten klassischen Positionen dazu sagen?

Losen wir den Lex-naturalis-Ansatz aus seinem mittelalterlichen patriarchalis-
chen Kontext bei Thomas® und konzentrieren wir uns auf seinen systematischen
Kern, so scheint seine anthropologische Reflexion grundsitzlich offen zu sein fiir

7 p, Singer, Praktische Ethik, tibers. von O. Bischoff, J.-C. Wolf, D. Klose, Reclam, Stuttgart
1984, S. 32-38.

% Dazu: A. Anzenbacher, Das Bild der Frau bei Thomas von Aquin, [in:] Feministische Ethik
und christliche Sozialethik, hrsg. von Ch. Spie3, K. Winkler, LIT-Verlag, Miinster 2008, S. 17-37.

39



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

eine derartige Differenz. Es ginge dann um die anthropologische, humanwissen-
schaftlich zu erdrternde Frage, wie tief die Geschlechterdifferenz das Wesen des
Menschen und seine natiirlichen Inklinationen bestimmt. Aus der Sicht Kants legen
sich gravierende Einwénde gegen eine solche Moraldifferenz nahe, da die trans-
zendentale Verfasstheit der praktischen Vernunft der menschlichen Person genau
insofern eignet, als sie Vernunftwesen ist, und nicht insofern sie Frau oder Mann
ist. Darum verpflichtet der Kategorische Imperativ beide prinzipiell gleich. Bei
Nietzsche gibt es die (fliir Frauen empodrende) Tendenz, die Geschlechterdifferenz
so dem Krifteantagonismus zuzuordnen, dass Frauen eher der reaktiven, Manner
eher der aktiven Kraft zuzuordnen sind, was dann natiirlich eine differentielle Prax-
is zur Folge hitte. Fiir Hume ginge es hier um eine rein empirische Frage. Ahnli-
ches gilt fiir den Utilitarismus, vor allem beziiglich seines Hedonismusprinzips: Es
kann durchaus sein, dass Frauen tendenziell andere Dinge Freude machen als Mén-
nern; im Konsequenzenkalkiil wire das zu beriicksichtigen.

LITERARTURVERZEICHNIS

Anzenbacher A., Das Bild der Frau bei Thomas von Aquin, [in:] Feministische
Ethik und christliche Sozialethik, hrsg. von Ch. Spie, K. Winkler, LIT—
Verlag, Miinster 2008, S. 17-37.

D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe, Hermann Boéhlau, Weimar
1883ff., Bd. 18.

Einfiihrung in die utilitaristische Ethik. Klassische und zeitgendssische Texte, hrsg.
von O. Hoffe, 4. Auflage, A. Francke Verlag, Tiibingen 2008.

Heidegger M., Sein und Zeit, Max Niemeyer Verlag, Tiibingen 1963.

Hume D., Ein Traktat iiber die menschliche Natur, iibers. und mit Anm. hrsg. von
T. Lipps, L. Voss Verlag, Hamburg 1906. [Nachdruck 1978: D. Hume, Ein
Traktat iiber die menschliche Natur, mit neuer Einf. hrsg. von R. Brandt,
Meiner Verlag, Hamburg 1978]

Hume D., Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral, iibers., mit Einl. u.
Reg. versehen von C. Winckler Hamburg 1929. [Nachdruck 2003: D. Hume,
Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral, hrsg. von M. Kiihn, Mein-
er, Hamburg 2003]

Kants Werke. Akademie Textausgabe, Bd. 1II-VI, hrsg. von der Preussischen Aka-
demie der Wissenschaften, Walter de Gryuter, Berlin-New York 1970ff.

Mackie J. L., Ethik. Die Erfindung des moralisch Richtigen und Falschen, {libers.
von R. Ginters, Reclam, Stuttgart 1981.

Mill J. S., Der Utilitarismus, hrsg. und {ibers. von D. Birnbacher, Reclam, Stuttgart
1985.

40



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 22/01/2026 04:39:15

A. ANZENBACHER - BEGRUNDUNGSFORMEN DER ETHIK

Nietzsche F., Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bdnden, hrsg. von
G. Colli und M. Montinari, DTV Verlag, Miinchen 1988.

Platon, 7. Brief, iibers. von O. Apelt, [in:] Platon, Sdmtliche Dialoge, Meiner Ver-
lag, Hamburg 1988, Bd. VI.

Platon, Phaidros, tibers. von C. Ritter, [in:] Platon, Sdmtliche Dialoge, hrsg. von O.
Apelt, Meiner, Meiner Verlag, Hamburg 2004, Bd. II.

Singer P., Praktische Ethik, tibers. von O. Bischoff, J.-C. Wolf, D. Klose, Reclam,
Stuttgart 1994.

Thoma de Aquino, Summa Theologiae, L1I. 90-97 [S. Thomae Aquinatis, Summa
theologiae, cura et studio P. Caramello, vol. 1-2, Marietti, Torino 1963, I-11, q.
90-97].

Summary

Forms of Justifying Ethics

In this article I attempt to present an overview of the forms of justifying ethics. I begin with
outlining five concepts considered classical and are central in terms of their historical impact; I then
move on to compare them, concluding with selected contemporary forms of justification and their
relation to classical concepts.

Keywords: forms of justifying ethics, Thomas Aquinas, Hume, Kant, Nietzsche, utilitarianism, femi-
nist ethics

Streszczenie
Formy uzasadnienia etyki

W rozwazaniach tych podejmujg probg dokonania przegladu form uzasadniania etyki. Naj-
pierw szkicujg pig¢ koncepcji, ktore nabraty charakteru klasycznego i s centralne, gdy idzie
o historyczne oddziatywanie; nastgpnie dokonujg ich ich krotkiego zestawienia, a na koniec pokazuj¢
pewne wspdtczesne formy uzasadniania oraz ich stosunek do koncepcji klasycznych.

Stowa kluczowe: formy uzasadnienia etyki, Tomasz z Akwinu, Hume, Kant, Nietzsche, utylitaryzm,
etyka feministyczna

ARNO ANZENBACHER, professor, Johannes Guttenberg University Mainz, Germany. E-mail:
arno@anzenbacher.de

41


http://www.tcpdf.org

