
A N N A L E S
U N I V E R S I TAT I S  M A R I A E  C U R I E - S K Ł O D O W S K A

LUBLIN – POLONIA
VOL. LII, 3	 SECTIO H � 2018

DOI:10.17951/h.2018.52.3.93-101

Uniwersytet Ekonomiczny we Wrocławiu. Wydział Ekonomii, Zarządzania i Turystyki

ROBERT KUREK, JACEK ADAMEK

rrkurek@poczta.onet.pl, jacek.adamek@ue.wroc.pl

Bitcoin jako pieniądz w perspektywie islamu (wybrane problemy)
Bitcoin as Money: The Perspective of Islam (Selected Issues)

Słowa kluczowe: islam; pieniądz; bitcoin

Keywords: Islam; money; bitcoin

Kod JEL: Z12; E41; E42

Wstęp

Mimo że bitcoin nie w pełni realizuje podstawowe funkcje ekonomiczne, jakie 
w gospodarce i życiu społecznym przypisuje się pieniądzom, miliony użytkowników 
na całym świecie korzysta z tej ultranowoczesnej formy kryptowaluty. Globalny 
charakter bitcoina spowodował, że równie szybko, jak w świecie tzw. tradycyjnych 
finansów, pojawił się on w przestrzeni finansów muzułmańskich, rodząc wątpliwości 
co do możliwości jego wykorzystania. Dyskusja na temat dopuszczalności bitcoina 
w muzułmańskiej przestrzeni gospodarczej jest prowadzona na różnych poziomach 
i w różnych wymiarach, ale podstawową kwestią w tej materii stało się uwzględnienie 
zróżnicowanego podejścia do rozumienia istoty pieniądza w ogóle i jego interpretacji 
pod kątem zgodności z prawem szariatu.

Celem opracowania jest analiza i ocena możliwości traktowania bitcoina jako 
pieniądza z punktu widzenia zasad wyznaniowych właściwych dla świata islamu oraz 
przystawalności bitcoina do koncepcji funkcjonowania finansów muzułmańskich.

Pobrane z czasopisma Annales H - Oeconomia http://oeconomia.annales.umcs.pl
Data: 07/02/2026 18:52:15



ROBERT KUREK, JACEK ADAMEK94

Dla rozwiązania problemu badawczego zostały wykorzystane dwa rodzaje czyn-
ności badawczych: opis (metoda deskryptywna) i wyjaśnianie oparte na dedukcji 
jako metodzie wnioskowania logicznego. Opracowanie wymagało analizy i ba-
dań literatury dotyczącej pieniądza, zapoznania się z mechanizmami związanymi 
z funkcjonowaniem bitcoina i literaturą poświęconą finansom muzułmańskim oraz 
muzułmańskim prawem.

1. Bitcoin jako pieniądz w ujęciu realizowanych funkcji ekonomicznych

Z punktu widzenia realizowania przez bitcoina podstawowych funkcji przypisywa-
nych pieniądzowi możliwe jest traktowanie go jako pieniądza, lecz w ograniczonym 
zakresie. Bitcoin w pełni realizuje funkcję środka wymiany i środka płatniczego. 
W ułomny sposób sprawdza się jednak jako miernik wartości, natomiast istotna niedo-
skonałość bitcoina to niemożliwość traktowania go jako środka umożliwiającego gro-
madzenie lub przechowywanie w formie skarbu lub rezerw [Kurek, 2015, s. 223–226]. 
W sensie prawnym zarówno w Polsce, jak i na świecie bitcoin nie jest traktowany 
jako pieniądz, a jego główna użyteczność to możliwość ponadnarodowego transferu, 
anonimowe dokonywanie płatności i alternatywa dla tradycyjnego pieniądza.

Nie wszyscy akceptują bitcoina jako pieniądz i nawet bywa on w tej roli zaka-
zany (np. we wrześniu 2017 r. Ludowy Bank Chin ogłosił zakaz zawierania trans-
akcji i działania giełd kryptowalut) ze względu na postrzeganie go jako zagrożenia 
w utrzymaniu stabilności cenowej, finansowej i dla istniejącego systemu płatniczego. 
Ostrzeżenia dotyczące ryzyka związanego z inwestowaniem w bitcoiny zostały wy-
dane przez banki centralne i organy nadzoru nad rynkiem finansowym w wielu kra-
jach, także w Polsce [NBP, 2017]. Równocześnie w kilku krajach (Japonia, Niemcy, 
Szwajcaria) bitcoin został prawnie zalegalizowany (wprawdzie w ułomny sposób), 
dzięki czemu może być wykorzystywany jako legalny środek płatniczy. W krajach 
arabskich bitcoin nie został oficjalnie zakazany, ale np. rządy Arabii Saudyjskiej 
i ZEA wydały ostrzeżenia dla swoich obywateli kupujących bitcoiny [Forsal.pl, 
2018]. W świecie islamu postrzeganie bitcoina jako pieniądza jest zagadnieniem 
bardziej złożonym, ponieważ jego ujęcie ekonomiczne przenika się z kwestiami 
wyznaniowymi. Mariaż ten prowadzi do sytuacji, w której odpowiedź na pytanie, czy 
bitcoina można traktować jako pieniądz, jest formułowana w oparciu o subiektywną 
interpretację prawa szariatu, która jest niejednoznaczna.

2. Pieniądz w perspektywie islamu – zarys

Muzułmańska perspektywa pieniądza, jego istoty, funkcji oraz cech w sposób 
naturalny podporządkowuje się źródłom islamu, stając się narzędziem realizacji 
jego celów, odnoszonych zarówno do sfery sacrum, jak i profanum życia człowie-

Pobrane z czasopisma Annales H - Oeconomia http://oeconomia.annales.umcs.pl
Data: 07/02/2026 18:52:15



Bitcoin jako pieniądz w perspektywie islamu (wybrane problemy) 95

ka. W optyce tej religii, kształtującej i regulującej każdy wymiar bytu i aktywności 
jej wyznawcy, wykorzystanie pieniądza powinno pozostawać w zgodzie z prawem 
szariatu, a cel i efekty jego użycia muszą wypływać z muzułmańskiej idei sprawie-
dliwości społecznej oraz być jej podporządkowane.

Islam przyjmuje, że pieniądz nie może sam w sobie być źródłem zwiększa-
nia bogactwa jego właściciela, a jedynie „poprzez wsparcie nowych pomysłów, 
umiejętności, pojawiających się okazji oraz ducha innowacyjności daje możliwość 
traktowania go jako kapitału będącego źródłem zdecentralizowanej aktywności 
gospodarczej oraz sprawiedliwszej dystrybucji dóbr i bogactwa w społeczeństwie” 
[Adamek, 2010, s. 58].

Pieniądz nie może być przedmiotem handlu, gdyż każda jego jednostka jest do-
kładnie równa w swej wartości takiej samej jednostce pieniądza [Abu-Bakar, 2018, 
s. 12]. Islam, zarówno jako religia, jak i doktryna społeczno-ekonomiczna, akceptuje 
dwie formy pieniądza, tj. pieniądz naturalny oraz zwyczajowy.

Pieniądz naturalny został stworzony, by służyć jako środek wymiany posiadający 
naturalną wartość (nadaną przez Boga). Pieniądzem takim jest złoto i srebro, które – 
w opinii imama Al-Ghazali1 [za: Adam, 2017, s. 12] – zostały stworzone przez Allaha, 
aby móc cyrkulować pomiędzy ludźmi i być sprawiedliwym standardem wartości 
dla innych dóbr. Posiadaną przez tę formę pieniądza naturalną wartość traktuje się 
jako czynnik decydujący o fakcie, iż pieniądz ów staje się środkiem tezauryzacji, 
a przez to ludzie są gotowi wymieniać na złoto i srebro inne dobra.

Pieniądz zwyczajowy (zwany także sztucznym) to kategoria, której status pienią-
dza przypisano w oparciu o akceptację społeczną i zwyczaje. Wypełnia on funkcję 
środka wymiany i miernika wartości, przy czym wartość ta jest głównie wartością 
zewnętrzną, nadaną przez człowieka. Pieniądz zwyczajowy dzieli się na pieniądz 
towarowy i fiducjarny. Pieniądz towarowy jest oparty na dobrach posiadających 
wartość pozwalającą na ich wymianę. Zgodnie z literą tego wyznania takimi dobrami 
są wcześniej powołane złoto i srebro, ale też ryż, daktyle, pszenica, jęczmień i sól. 
Mogą one służyć równolegle do innych celów. Szariat pozwala na wykorzystanie 
towarów jako pieniądza, jeśli człowiek przypisze im określoną wartość oraz gdy ich 
użycie będzie ugruntowane w historycznej tradycji.

Opis istoty pieniądza w muzułmańskiej teorii znajduje odzwierciedlenie w sło-
wach I. Ahmada. Autor ten podkreśla, że pieniądz [za: Hamid, 2006, s. 18]:

−	 jest głównie i wyłącznie miarą wartości, środkiem wymiany oraz wyznacz-
nikiem odroczonych płatności,

−	 nie jest traktowany jako towar, który sam w sobie może zostać kupiony i sprze-
dany, tworząc nowy pieniądz,

−	 jest pośrednikiem i instrumentem ułatwiającym realizację określonego za-
mierzenia, nie jest zaś samodzielnym i niezależnym swoim agentem,

1	  Filozof, teolog, filozof, prawnik i mistyk suficki (ok. 1058–1111).

Pobrane z czasopisma Annales H - Oeconomia http://oeconomia.annales.umcs.pl
Data: 07/02/2026 18:52:15



ROBERT KUREK, JACEK ADAMEK96

−	 nie jest sam z siebie produktywny, a dopiero odpowiednio wykorzystany jako 
kapitał,

−	 jest środkiem wykorzystywanym przez twórczy i przedsiębiorczy wysiłek,
−	 pomaga w tworzeniu wartości dodanej poprzez materialny rozwój gospodarki.

3. Bitcoin a islam – zróżnicowanie spojrzeń

Dyskusja na temat dopuszczalności bitcoina w muzułmańskiej przestrzeni gospo-
darczej prowadzona jest na różnych poziomach i w różnych wymiarach, przyjmując 
formę:

−	 opinii muzułmańskich prawników i teologów wydających oficjalne interpre-
tacje w sprawach życia państwowego i prywatnego, związanego z islamem, 
w formie tzw. fatw,

−	 zaleceń formułowanych przez instytucje państwowe lub ich organy (np. sto-
sowne ministerstwa, banki centralne itp.) funkcjonujące w państwach, w któ-
rych islam jest religią dominującą,

−	 rekomendacji Rad ds. Szariatu, które funkcjonują na poziomie poszczegól-
nych muzułmańskich instytucji finansowych lub są lokowane w strukturze 
krajowego modelu nadzoru religijnego,

−	 stanowisk muzułmańskich autorytetów naukowych, uznanych w świecie tzw. 
gospodarki halal,

−	 poglądów niemuzułmańskich przedstawicieli świata nauki, którzy zajmują 
się omawianym zagadnieniem.

W prezentacji muzułmańskiego spojrzenia na bitcoina konieczne jest ukazanie 
różnorakich podejść do rozumienia istoty pieniądza i jej odbicia w tej kryptowa-
lucie. Przeplatają się przy tym poglądy kształtowane przez muzułmańskie szkoły 
prawne oraz sposoby interpretacji źródeł muzułmańskiego prawa szariatu. W tab. 1 
zaprezentowano argumenty przeciwników i zwolenników bitcoina, wywodzących 
się ze świata islamu.

Tab. 1. Opinie przedstawicieli (instytucji) świata islamu na temat bitcoina

Przeciwnicy uznania kryptowalut (w tym bitcoina) za zgodne z zasadami islamu i ich argumenty

Wielki mufti Egip-
tu (Szajh Shawki 
Allam)

– bitcoin i inne kryptowaluty są zwykle wykorzystywane do nielegalnych działań, 
niezgodnych z szariatem, dając możliwość ukrycia się i uniknięcia odpowiedzialności 
wobec rządu i innych władz
– bitcoin ma charakter niematerialny i może być wykorzystany tylko za pośrednictwem 
internetu
– bitcoin pozwala na pranie pieniędzy i dokonywanie oszustw
– bitcoin nie opiera się na centralnej instytucji monitorującej system, jest raczej narzę-
dziem ograniczania władztwa banków centralnych i rządów w obszarze monitorowania 
i kontroli systemu walutowego

Pobrane z czasopisma Annales H - Oeconomia http://oeconomia.annales.umcs.pl
Data: 07/02/2026 18:52:15



Bitcoin jako pieniądz w perspektywie islamu (wybrane problemy) 97

Przeciwnicy uznania kryptowalut (w tym bitcoina) za zgodne z zasadami islamu i ich argumenty

Wysoka Rada Reli-
gijna (Turcja)

– kupowanie i sprzedawanie bitcoina i innych kryptowalut jest zabronione, bowiem ich 
wycena jest otwarta na spekulację oraz łatwo mogą one służyć nielegalnym działaniom 
(np. praniu pieniędzy)
– pieniądz wirtualny, mimo że jest wykorzystywany przez niektóre sektory jako środek 
wymiany, nie może być uznany za pieniądz, ponieważ: nie ma prestiżu i wiarygodności, 
jaką zapewnia państwo, nie ma w nim centralnej instytucji finansowej i nie podlega 
gwarancjom rządowym

Szajh Assim  
Al-Hakeem  
(Arabia Saudyjska)

– waluty cyfrowe są zakazane na mocy szariatu, ponieważ są „niejednoznaczne (nie-
jasne, zagadkowe) […] wiemy, że bitcoin pozostaje anonimowy, kiedy nim obracasz 
[…], co oznacza, że jest to otwarta brama do prania pieniędzy, pieniędzy na narkotyki 
i pieniędzy haram”

Szajh Haitam 
(Wielka Brytania)

Niekompatybilność kryptowalut (w tym bitcoina) z szariatem wynika z tego, że:
– nie są one oparte na żadnym aktywie (co więcej, są tworzone „z niczego”)
– nie są prawnym środkiem płatniczym, nie podlegają nadzorowi rządowemu ani cen-
tralnemu systemowi kontroli i monitoringu
– mogą być w łatwy sposób użyte do prania pieniędzy i finansowania nielegalnej dzia-
łalności

Zwolennicy uznania kryptowalut (w tym bitcoina) za zgodne z zasadami islamu i ich argumenty
Szejh Adnan 
Al-Zahrani

– kryptowaluta jest naturalną formą rozwoju pieniądza, jej pojawienie się jest normal-
nym stanem ewolucji

Mufti Muhammad 
Abu-Bakar

– bitcoin jest dopuszczalny, gdyż posiada swoją wartość odbitą w cenie rynkowej i jest 
społecznie akceptowany jako środek płatniczy i środek wymiany
– z punktu widzenia szariatu winien być dopuszczony w jurysdykcjach, w których 
organy regulacyjne zaakceptowały kryptowaluty lub organy regulacyjne nie zajęły 
jednoznacznego stanowiska na temat ich dopuszczalności, przy równoległej akcji infor-
macyjnej na temat ryzyka obrotu tą formą pieniądza2

Fatwa Centr-Darul 
Uloom Zakarriyya 
(RPA)

– bitcoin spełnia warunki dopuszczające go do wykorzystania w handlu, jego kwalifi-
kacja jako waluty winna jednak opierać się na zatwierdzeniu przez odpowiednie władze 
rządowe

Datuk Mohd 
Daud – szef Rady 
ds. Szariatu Bank 
Centralny Malezji

– bitcoin to coś więcej niż waluta, może być pomocny w zwalczaniu prania brudnych 
pieniędzy, a zmiana wartości bitcoina jest cechą właściwą także innym walutom. 
Z punktu widzenia szariatu nie można zabronić czegoś, z czym wiąże się ryzyko

Monzer Khaf

Bitcoin:
– jest pieniądzem i odnoszą się do niego wszystkie reguły islamu
– może być wymieniany, jednak na warunkach spot, bez użycia dźwigni i kontraktów 
terminowych oraz spekulacji (podstawą wymiany winien być rzeczowy charakter potrze-
by kupna-sprzedaży)
– dopóty nie będzie oferowany na otwartym rynku, tak jak inne waluty, należy obdarzać 
go minimalnym zaufaniem

Mufti Abdul Qadir 
Barakatullah – Ko-
mitet ds. Szariatu 
Al-Ryan Bank

– każdy towar, który w opinii społeczeństwa wypełnia rolę środka płatniczego, musi być 
postrzegany jako pieniądz

Źródło: opracowanie własne na podstawie: [Abu-Bakar, 2018, s. 15–17, 20–21; ‘Bitcoin banned by Islam’: Egypt’s 
Grand Mufti…, 2018; Kelso, 2017; Haig, 2018; A Saudi cleric says…, 2017; Bitcoin, Halal or…, 2018; Pikri; Kahf].2

2	 Dla przykładu Bank Centralny Iranu wydał jasny zakaz dokonywania jakichkolwiek transakcji 
nominowanych w bitcoinie dla instytucji finansowych działających w  tym państwie [zob. Iran central 
bank…, 2018].

Pobrane z czasopisma Annales H - Oeconomia http://oeconomia.annales.umcs.pl
Data: 07/02/2026 18:52:15



ROBERT KUREK, JACEK ADAMEK98

Obok powyższej perspektywy dopuszczalności bitcoina w świecie islamu poja-
wia się jeszcze stanowisko reprezentowane przez świat nauki, niezwiązany w sposób 
bezpośredni z tym wyznaniem. Wart zauważenia jest fakt, iż opinie tej grupy osób 
skupiają się bardziej na racjonalnej analizie istoty kryptowaluty i jej przystawalności 
do reguł islamu niż na ocenie uwarunkowań i przesłanek duchowych (niematerial-
nych, transcendentalnych) odnoszonych do sfery sacrum życia wyznawcy, co zostało 
przedstawione w tab. 2.

Tab. 2. Opinie przedstawicieli niemuzułmańskiego świata nauki na temat dopuszczalności bitcoina 
w islamie

Autor Przedmiot badań Konkluzje

Evans

Dokonanie ana-
lizy zgodności 
bitcoina z zasa-
dami finansów 
muzułmańskich, 
w szczególności 
odnoszącej się do 
zakazu Riba oraz 
zasady podziału 
zysków i strat

– system BMS (blockchain management system) może być zgodny z zakazem 
Riba i zasadą wzajemnego podziału ryzyka oraz zasadą czerpania korzyści 
społecznych z efektów zewnętrznych

– „bitcoin lub podobny system może w rzeczywistości być bardziej odpowied-
nim środkiem wymiany dla muzułmańskiej bankowości i finansów niż opro-
centowany pieniądz banków centralnych, szczególnie dla słabo wspartego 
przez banki i prowadzonego na niewielką skalę handlu transgranicznego”

– bitcoin jest lepszą alternatywą wobec pieniądza fiducjarnego, gdyż jest wolny 
od odsetek, jego ilość w obiegu jest ograniczona i zwiększa się w przewidy-
walnym tempie, a także nie będzie można pozbawić go wartości za pomocą 
decyzji politycznych

Bergstra

Wyznaczenie 
pięciu wyróżni-
ków finansów 
muzułmańskich 
i ocena ich relacji 
z bitcoinem

– zakaz naliczania (pobierania) odsetek (Riba)
– zakaz wprowadzania w błąd agenta przez jego partnera handlowego (wolność 

decyzji opartych na pełnej informacji)
– oparcie transakcji pieniężnych na istniejących dobrach i usługach
– zakaz hazardu
– obowiązek donacji (dzielenie się wypracowanym zyskiem z potrzebującymi)

Bitcoin nie pokrywa tylko jednego założenia, tj. zakazu hazardu w przypadku 
kopania bitcoina. Proces wydobywania opiera się na mechanizmie podobnym 
do loterii, w której podmiot posiadający największe zasoby ma największe 
prawdopodobieństwo wygranej

Oziev, 
Yandiev 

Przeprowadzenie 
analizy zgod-
ności bitcoina 
z wymaganiami 
szariatu (wyma-
ganie – poziom 
zgodności)

– proces emisji pieniądza, zapewnienia jego płynności i jej ograniczania winien 
być wolny (od Riba – zgodny)

– natura pieniądza tkwi w jego materialności, może być też niematerialna, np. 
cyfrowa (neutralny)

– emitent pieniądza i regulator monetarny mogą być odrębnymi jednostkami 
(neutralny)

– emitent pieniądza jest instytucją wolna od ryzyka (brak oficjalnego emitenta)
– emitent pieniądza nie powinien wchodzić w stosunki finansowe 

z instytucjami finansowymi działającymi celem realizacji zysku (brak 
oficjalnego emitenta)

– dopuszcza się wykorzystanie waluty obcej jako pieniądza krajowego  
(zgodny)

– pieniądz nie musi być wsparty przez realne (rzeczywiste) aktywa (zgodny)
– pieniądz winien być emitowany w takiej ilości, która odpowiada potrzebom 

gospodarki (neutralny)
– brak zakazów i ograniczeń transakcji monetarnych, a także wymiany 

i transferu pieniędzy (zgodny)
– pieniądz i jego cyrkulacja powinny wspierać proces łagodzenia społecznego 

rozwarstwienia (niezgodny)
– prawo własności odnoszone do pieniądza powinno być transparentne  

(niezgodny)

Pobrane z czasopisma Annales H - Oeconomia http://oeconomia.annales.umcs.pl
Data: 07/02/2026 18:52:15



Bitcoin jako pieniądz w perspektywie islamu (wybrane problemy) 99

Autor Przedmiot badań Konkluzje
Bitcoin i technologia blockchain są nową ideą, rodzącą wiele pytań i wątpliwo-
ści. Nie ma dostatecznych dowodów na niezgodność tej kryptowaluty z norma-
mi szariatu, jednak jej wydobywanie w celach spekulacyjnych jest niedopusz-
czalne, a nabywanie w celach oszczędnościowych (inwestycja, akumulacja) 
jest na razie niedopuszczalne z tytułu dużej zmienności kursu (ryzyko – garar) 
i spekulacji (maysir)

Źródło: opracowanie własne na podstawie: [Evans, 2015; Bergstra, 2014, s. 3–4, 17; Oziev, Yandiev, 2017, s. 15–16].

Zdaniem autorów niniejszego artykułu poglądy i opinie zarówno osób tworzą-
cych wykładnię prawa szariatu, jak i przedstawicieli świata nauki zajmujących się 
omawianym zagadnieniem w jednym są ze sobą zgodne. Stanowiska te za swój 
punkt wyjścia przyjmują albo założenie pierwotnej (religijnej) dopuszczalności 
wszystkich transakcji gospodarczych, w tym tych finansowych (zwolennicy bit-
coina), albo przesłankę ich niedopuszczalności, która musi wynikać z wyraźnej 
sprzeczności tych działań z zasadami szariatu (przeciwnicy bitcoina). Konsekwencją 
takiej optyki staje się fakt zróżnicowania postrzegania bitcoina jako elementu rze-
czywistości, w której przychodzi działać muzułmańskim pośrednikom finansowym 
i ich usługobiorcom.

Podsumowanie

Analiza treści powyższych zestawień, wsparta analizą literatury tematu, pozwala 
na sformułowanie kilku autorskich konkluzji:

1.	 Brak jest jednoznaczności w opinii przedstawicieli świata islamu co do zgod-
ności bitcoina z jego założeniami. Stan ten wydaje się naturalny w sytuacji, 
gdy mamy do czynienia:
−	 z brakiem jednolitej wykładni zasad, reguł i celów tego wyznania odno-

szonych do sfery sacrum i profanum życia jednostki,
−	 ze zróżnicowanym poziomem wiedzy techniczno-ekonomiczno-finan-

sowej osób formułujących te opinie, które będąc cenionymi teologami 
i prawnikami, często nie są w stanie zrozumieć i poprawnie zinterpretować 
istotę kryptowalut i wspierającej je technologii blockchain,

−	 z reprezentacją różnych, często sprzecznych, interesów wpływających na 
wyrażane sądy i opinie niezależnych alimów (członków Rad ds. Szariatu), 
lokowanych w instytucjach finansowych czy organach nadzorczo-kontro-
lnych instytucji państwowych.

2.	 Wśród przeciwników akceptacji bitcoina w świecie islamu podnoszony jest 
głównie argument dotyczący jego spekulacyjnego charakteru, możliwości 
wykorzystania go w finansowaniu nieakceptowanych przez islam działań 
i procesów, braku możliwości objęcia go kontrolą przez państwo i jego organy 
oraz braku pokrycia bitcoina w rzeczywistych aktywach.

Pobrane z czasopisma Annales H - Oeconomia http://oeconomia.annales.umcs.pl
Data: 07/02/2026 18:52:15



ROBERT KUREK, JACEK ADAMEK100

3.	 Oceny reprezentantów świata islamu akceptujące bitcoina są oparte, w opinii 
autorów niniejszego artykułu, na bardziej nowoczesnym, odpowiadającym 
duchowi czasu spojrzeniu na uwarunkowania i wyzwania, jakie wobec mu-
zułmańskich instytucji finansowych i gospodarki halal formułuje tocząca się 
rewolucja techniczno-technologiczna. Działanie tych osób skupia się bardziej 
na poszukiwaniu obszarów zgodności bitcoina i podobnych mu kryptowalut 
z regułami islamu. Co ważne, wyrażane opinie zwracają uwagę także na nie-
domagania, wątpliwości i ryzyka wiązane z kryptowalutami i wspierającą ją 
technologią, ale ostatecznie nie przesądzają o odrzuceniu tej formy pieniądza 
przez świat islamu.

4.	 Analiza opinii naukowców spoza muzułmańskiego kręgu kulturowego wska-
zuje, że osoby te są bardziej skłonne do aprobowania zgodności bitcoina 
z założeniami muzułmańskiej formuły działania pośredników finansowych 
czy, szerzej, gospodarki halal. Postawa ta wydaje się być funkcją bardziej 
racjonalnej, rzeczowej analizy istoty kryptowalut oraz uwarunkowań czy 
wyznaczników ich przystawalności do muzułmańskiej koncepcji pieniądza.

Bitcoina można traktować jako rewolucyjną, ponadnarodową innowację na 
miarę XXI w. Rozpatrywany jako pieniądz, staje się przedmiotem społecznego 
zapotrzebowania tak w tzw. kulturze Zachodu, jak i w świecie finansów muzułmań-
skich. To zapotrzebowanie jest pochodną zarówno całokształtu realizowanych przez 
niego funkcji ekonomicznych (i społecznych), jak i reprezentowanych właściwości 
umożliwiających mu zaspokajanie określonych, związanych z pieniądzem, potrzeb. 
W opinii autorów ważne jest to, aby pojawiające się różnice w ocenie kwestii przy-
stawalności bitcoina (czy, szerzej, technologii blockchain) do założeń islamu były 
traktowane jako czynnik wspierający poszukiwanie rozwiązań pojawiających się 
problemów interpretacyjnych, nie zaś jako element ograniczający czy wstrzymujący 
rozwój i finansów muzułmańskich, i nowych technologii.

Bibliografia

A Saudi cleric says ‘bitcoin’ is haram ... wait, what?, 2017, https://stepfeed.com/a-saudi-cleric-says-bitco-
in-is-haram-wait-what-4067 [dostęp: 25.04.2018].

Abu-Bakar M., Shariah Analysis of Bitcoin, Cryptocurrency, and Blockchain, 2018, https://blossomfinance.
com/is-bitcoin-halal-shariah-analysis-of-bitcoin-cryptocurrency-and-blockchain [dostęp: 18.04.2018].

Adam M.F., Bitcoin: Shariah Compliant?, 2017, www.iefpedia.com/english/wp-content/uploads/2017/12/
Bitcoin-Shariah-Compliant-Mufti-Faraz-Adam.pdf [dostęp: 10.03.2018].

Adamek J., Mikrofinanse islamskie – założenia, produkty, praktyka, CeDeWu, Warszawa 2010.
Bergstra J.A., Bitcoin and Islamic Finance, 2014, http://citeseerx.ist.psu.edu/viewdoc/download?do-

i=10.1.1.1028.1609&rep=rep1&type=pdf [dostęp: 15.04.2018].
‘Bitcoin banned by Islam’: Egypt’s Grand Mufti issues fatwa against cryptocurrency, 2018, www.rt.com/

business/414903-egypt-mufti-ban-bitcoin [dostęp: 25.04.2018].
Bitcoin, Halal or Haram? Islamic Scholars Weigh in, 2018, www.albawaba.com/business/bitcoin-ha-

lal-or-haram-islamic-scholars-weigh-1115862 [dostęp: 25.04.2018].

Pobrane z czasopisma Annales H - Oeconomia http://oeconomia.annales.umcs.pl
Data: 07/02/2026 18:52:15



Bitcoin jako pieniądz w perspektywie islamu (wybrane problemy) 101

Evans C.W., Bitcoin in Islamic Banking and Finance, “Journal of Islamic Banking and Finance” 2015, 
Vol. 3(1), http://jibfnet.com/journals/jibf/Vol_3_No_1_June_2015/1.pdf [dostęp: 5.04.2018].

Forsal.pl, Bitcoin jest niezgodny z prawem szariatu. Muzułmanie tworzą kryptowaluty wspierane złotem, 
2018, http://forsal.pl/finanse/waluty/artykuly/1116234,bitcoin-jest-niezgodny-z-prawem-szariatu
-muzulmanie-tworza-kryptowaluty-wspierane-zlotem.html [dostęp: 11.04.2018].

Haig S., Two Turkish Imams Fired for Allegedly Investing in Bitcoin, 2018, https://news.bitcoin.com/
two-turkish-imams-fired-allegedly-investing-bitcoin [dostęp: 25.04.2018].

Hamid S.A., Philosophy and practice of Islamic economics and finance, 2006, https://academicarchive.
snhu.edu/bitstream/handle/10474/1663/cfs200601.pdf?sequence=1 [dostęp: 18.04.2018].

Iran central bank bans cryptocurrency dealings, 2018, www.salaamgateway.com/en/story/iran_central_
bank_bans_cryptocurrency_dealings-SALAAM23042018080653 [dostęp: 28.04.2018].

Kahf M., Fatwa on Bitcoin, http://lightuponlight.com/blog/fatwa-on-bitcoin-by-monzer-kahf [dostęp: 
25.04.2018].

Kelso C.E., Islamic Religious Body of Turkey Forbids Crypto, 2017, https://news.bitcoin.com/turkey-re-
ligious-ministry-bitcoin-not-appropriate-to-buy-or-sell-for-islamic-believers [dostęp: 25.04.2018].

Kurek R., Bitcoin a ekonomiczne funkcje pieniądza, [w:] G. Borys, R. Kurek (red.), Finanse i rachunkowość 
na rzecz zrównoważonego rozwoju – odpowiedzialność, etyka, stabilność finansowa, t. 1: Finanse, 
„Prace Naukowe Uniwersytetu Ekonomicznego we Wrocławiu” 2015, nr 395.

NBP, Komunikat Narodowego Banku Polskiego i Komisji Nadzoru Finansowego w sprawie „walut” wirtual-
nych, 2017, www.nbp.pl/home.aspx?f=/aktualnosci/wiadomosci_2017/ww-pl.html [dostęp: 7.09.2018].

Oziev G., Yandiev M, Cryptocurrency from Shari’ah Perspective, SSRN 2017, 
	 DOI: http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.3101981.
Pikri E., Is Cryptocurrency Haram? The Chairmain Of BNM’s Shariah Advisory Council Says No, https://

vulcanpost.com/632153/haram-cryptocurrency-syariah-advisory-council [dostęp: 25.04.2018].

Bitcoin as Money: The Perspective of Islam (Selected Issues)

The article presents the analysis and evaluation of the essence of bitcoin (and other cryptocurrencies) 
from the perspective of its (their) adaptability to the Muslim concept of money. From an economic point 
of view in the so-called Western culture, all the classical functions of money cannot be fully attributed to 
bitcoin. Although it performs the function of an exchange medium and the means of payment, it does not 
fulfil the role of a value storing instrument and thus proves to be a defective measure of value. In the Islamic 
world, the perception of bitcoin as money is a more complex problem because its economic presentation 
overlaps with religious issues. Such relationship results in a situation when the answer to the question: 
can bitcoin be approached as money, is formulated on the basis of a subjective interpretation of the Sharia 
law, which is also ambiguous.

Bitcoin jako pieniądz w perspektywie islamu (wybrane problemy)

Treścią artykułu jest analiza i ocena istoty bitcoina (oraz innych kryptowalut) z punktu widzenia jego 
(ich) przystawalności do muzułmańskiej koncepcji pieniądza. Z ekonomicznego punktu widzenia w tzw. 
kulturze Zachodu bitcoinowi nie można w pełni przypisać wszystkich klasycznych funkcji pieniądza. 
Choć realizuje on funkcję środka wymiany i środka płatniczego, to jednak nie wypełnia roli instrumentu 
tezauryzacji oraz w ułomny sposób sprawdza się jako miernik wartości. W świecie islamu postrzeganie 
bitcoina jako pieniądza jest zagadnieniem bardziej złożonym, ponieważ jego ujęcie ekonomiczne przenika 
się z kwestiami wyznaniowymi. Mariaż ten prowadzi do sytuacji, w której odpowiedź na pytanie, czy 
bitcoina można traktować jako pieniądz, jest formułowana w oparciu o subiektywną interpretację prawa 
szariatu, która jest niejednoznaczna.

Pobrane z czasopisma Annales H - Oeconomia http://oeconomia.annales.umcs.pl
Data: 07/02/2026 18:52:15

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

