
ANNALES
UNIVERSITATIS MARIAE CURIE-SKŁODOWSKA

LUBLIN – POLONIA
VOL. V	 SECTIO  N� 2020

ISSN: 2451-0491 • e-ISSN: 2543-9340 •  CC-BY 4.0 • DOI: 10.17951/en.2020.5.359-372

W y d a w n i c t w o  U M C S 

Stawanie się człowieka pogranicza

Becoming a Borderland Human

Renata M. Sigva
Uniwersytet Jagielloński w Krakowie. Wydział Filozoficzny

ul. Gołębia 24, 31-007 Kraków, Polska
renata.sigva@uj.edu.pl

https://orcid.org/0000-0001-5622-3631

Abstract. The article discusses categories of becoming in the philosophical and pedagogical 
context. Becoming is a feature of a borderland man living in a multicultural world. The borderland 
was defined and the features of a person living on this borderland have been indicated. The 
borderland unit is dynamic, it crosses both territorial and axiological boundaries, it just becomes.

Keywords: becoming; borderland; borderland man; multicultural world

Abstrakt. W artykule omówiono kategorie stawania się w kontekście filozoficzno-pedagogicznym. 
Stawanie się jest cechą człowieka pogranicza żyjącego w świecie wielokulturowym. Zdefiniowano 
pogranicze i wskazano, jakie cechy ma człowiek żyjący na owym pograniczu. Jednostka pogranicza 
jest dynamiczna, przekracza granice zarówno terytorialne, jak i aksjologiczne, po prostu się staje.

Słowa kluczowe: stawanie się; pogranicze; człowiek pogranicza; świat wielokulturowy

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Renata M. Sigva360

WPROWADZENIE

Język współczesnej pedagogiki i filozofii nie ogranicza się do pojęć i wycho-
dzi poza ich modernistyczną zamkniętą strukturę w stronę polisemantycznych 
i teoriotwórczych kategorii. I choć kategorie, definiowane przez Arystotelesa 
jako pewne sposoby orzekania o podmiotach oraz ich klasyfikowania, stano-
wią ponadczasowy trend, to poddały się one procesowi zmiany w kierunku 
aprioryczności i dynamiczności oraz dialektycznej optyce (Skarga 2005). Każda 
kategoria badawcza przynależąca do danej dyscypliny jest skutkiem rozwoju tej 
nauki, ale zawiera też wymiar interdyscyplinarny. Tak rzecz tę ujmuje Barbara 
Skarga: „[…] kategoria pełni dwoistą funkcję. Kształtuje pole teoretycznych ba-
dań, wyznaczając problemy, tkwiąc jednak jakby w centrum tego pola stanowi 
również przedmiot analiz. Jest bowiem strukturą polisemiczną, wiąże w sobie 
niejeden sens, a niekiedy wiele sensów” (tamże: 110). Stawanie się odnajdujemy 
w płaszczyźnie myślenia zarówno filozoficznego, jak i pedagogicznego.

Stawanie się jest podstawową kategorią w nurcie myślowym określanym 
ogólnie jako filozofia procesu. Jest to nurt wielowątkowy, pełen wewnętrznych 
sporów, a główną tezę można wyrazić w stwierdzeniu, że ostatecznym prawem 
czy rdzeniem bytu jest stawanie się, skutkujące twórczą przemianą jednostki. 
W stawaniu się każdego człowieka uczestniczą zawsze elementy subiektywne, 
ponieważ nie ma procesu poza jego przedstawieniem. Sama subiektywność 
jednak nie mogłaby zaistnieć, gdyby nie wchodziła w żadne związki z tym, co 
obiektywne. Człowiek się staje zawsze w jakichś warunkach, okolicznościach, 
zawsze w jakimś społeczeństwie.

Starożytny filozof Heraklit wskazywał, że byt jako taki nie istnieje, a jest tylko 
jego stawanie się, przemijanie jako ciągłe przechodzenie z jednego stanu w inny 
(Tatarkiewicz 1998). Kontynuacją tej zmienności rzeczy jest m.in. kreacjonistycz-
na koncepcja bytu Georga W.F. Hegla. Ten żyjący na przełomie XVIII i XIX wieku 
niemiecki filozof twierdził, że byt w swojej naturze jest zmienny, rozwija się, 
tworzy, ewoluuje (Żelazny 2000). Zdaniem tego uczonego to właśnie z pojęcia 
bytu wyłania się pojęcie stawania. Jest to logiczna kontynuacja ewolucjonizmu 
człowieka – nie można tylko być, człowiek musi się jeszcze sam urzeczywistniać, 
definiować siebie, poznawać. Ale to nie wszystko, u Hegla odnajdujemy bowiem 
jeszcze potrzebę świadomości samego siebie. Owa świadomość własnego ja 
ukryta jest w duchu i poprzez to pojęcie Hegel próbuje wyjaśnić byt, który 
pojmowany w całości jest absolutem. Mówiąc językiem współczesnym, absolut 
jest procesem własnego stawania się – staje się konkretny lub rzeczywisty tylko 
przez własny rozwój (Magee 2000).

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Stawanie się człowieka pogranicza 361

Pojęcie stawania się, ewolucji jest jednym z istotnych punktów ontologii 
Alfreda N. Whiteheada. „Przyroda nie stoi nigdy w miejscu, cechuje ją ciągłe 
przepływanie: powstaje w niej ciągle coś nowego, jest w niej postęp twórczy” 
(Tatarkiewicz 1998: 323). W ujęciu Whiteheada byty są dwoiste, zarówno te aktu-
alne, jak i wieczne, natomiast stosunek pomiędzy bytami aktualnymi a obiektami 
wiecznymi jest taki, jak między możnością a aktem. Byty aktualne są jednostkami 
doświadczenia. Z jednej strony, dzięki wewnętrznym relacjom, stanowią one 
źródło czasu i przestrzeni, z drugiej zaś mogą się w czasie i przestrzeni przeja-
wiać. Aktualne byty – nazwane też aktualnymi zaistnieniami – są podstawowymi 
realnymi rzeczami, z których składa się świat (Grzmot-Bilski 1996). A więc kto 
się staje? Janusz Jusiak ujmuje to tak:

Tym, co się staje, jest byt aktualny, niepodzielny i przemijający. W stawaniu się 
bytu aktualnego nie może być przerw czy skoków, bo byt stanowi niepodzielną 
jednostkę istnienia. Gdyby jednostek takich w procesie nie było, wszechświat 
byłby mistyczną otchłanią i irracjonalnością. Jako inwariant zmiany byt aktualny 
„ratuje” zatem racjonalność świata. Czymś zgoła innym jest natomiast przecho-
dzenie od jednego bytu aktualnego do drugiego lub od jednego ich nagromadzenia 
do drugiego. Przejście to musi być skokowe, w przeciwnym bowiem razie byt 
aktualny nigdy by nie mógł odpłynąć w przeszłość, co by znaczyć musiało, że 
czas (czy przemijanie) jest złudzeniem. (Jusiak 2006: 74–75)

Człowiek zatem niejako żyje dzięki swojej ewolucji, gdzie czas i przemijanie 
to droga do istnienia, a także do rozwoju. Cóż, wszak dynamizm bytu – jak pisał 
Karol Wojtyła (2000: 114) – „jest zespolony z samym jego istnieniem”; wszystko, 
co jest aktywnością człowieka, jest jego fieri. Dla ukazania spełniania się czło-
wieka na tych dwóch płaszczyznach i zachodzącego między nimi związku ko-
nieczne jest wniknięcie w strukturę osoby ludzkiej. Filozof ten odsłania strukturę 
osoby poprzez analizę świadomego działania człowieka. „Czyn jest działaniem 
świadomym. Kiedy mówimy »działanie świadome«, to tym wyrażeniem stwier-
dzamy również, że działanie to dokonuje się w sposób właściwy woli i dla niej 
znamienny” (tamże: 76). Można by rzec, świadomość działania wydaje się być 
poprzedzona jednak samym istnieniem człowieka. Tak jednak nie jest, K. Wojtyła 
w pewnym momencie swoich rozważań stwierdza bowiem, że człowiek zaczy-
na istnieć, kiedy się staje. To właśnie zaistnienie jest jakby pierwszym etapem 
stawania się człowieka. Nie wystarczy tu jedynie być. Podmiot poprzez swoiste 
dla siebie dynamizmy zmienia się, a więc staje się, czyli istnieje. Spełniony przez 
człowieka czyn jest czynem tego człowieka. Człowiek jest przyczyną i sprawcą 
własnego świadomego działania. Jak zauważa K. Wojtyła:

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Renata M. Sigva362

[…] człowiek staje się „kimś” i „jakimś” nade wszystko przez swoje czyny, przez 
działanie świadome. Ta postać ludzkiego fieri zakłada więc sprawczość, czyli 
przyczynowanie właściwe osobie. Owocem tego przyczynowania, homogennym 
skutkiem sprawczości osobowego „ja”, jest moralność – nie jako abstrakt, ale jako 
najściślejsza egzystencjalna rzeczywistość związana z osobą jako właściwym 
swoim podmiotem. (tamże: 147).

Dalej czytamy, że „człowiek przez swoje czyny, przez działanie świadome, 
staje się dobrym lub złym w znaczeniu moralnym” (tamże: 147). I w tym mo-
mencie napotykamy na pojęcie wolności jako podstawowy element struktural-
nego oglądu kategorii stawania się. Ten moment wolności wyłania się z samej 
sprawczości właściwej spełnianiu czynu człowieka, który może coś zrobić, ale 
nie musi; może działać, zmieniać, kreować, ale nie jest mu to nakazane. Wolność 
jest zatem podstawą do stawania się, nie tylko samego działania, lecz także 
wyznaczenia kierunku na zasadzie dychotomii dobro – zło. Musimy jeszcze 
zaznaczyć obecność woli ludzkiej. Wojtyła wskazuje na dwa aspekty rzeczywi-
stości, jaką stanowi wola ludzka: wola jako właściwość osoby ludzkiej oraz wola 
jako władza działania (tamże: 152). W ślad za tym rozróżnieniem określa dwa 
znaczenia wolności woli: wolność w znaczeniu podstawowym oraz wolność 
w znaczeniu rozwiniętym. Wolność woli w jej podstawowym znaczeniu wiąże 
się z działaniem woli jako właściwości osoby. Podstawowe znaczenie wolności 
utożsamia autor z samostanowieniem. Samostanowienie określa jako stosunek 
zachodzący między wolą, będącą właściwością osoby, a osobą jako rzeczywisto-
ścią pod względem własnego dynamizmu ukonstytuowaną przez wolę. Wolność 
woli w tym znaczeniu polega na swoistym autodeterminowaniu się osoby w każ-
dym konkretnym działaniu. Wolność woli w znaczeniu rozwiniętym to z kolei 
niezależność w zakresie intencjonalnych przedmiotów chcenia.

Podobnie rzecz ujmuje Władysław Stróżewski (1987: 103), przekonując, 
że „dążenie do bycia innym leży u podstaw stawania się i rozwoju”. Człowiek, 
który się staje, musi w sobie zawierać dynamizm, który będzie wyznaczał proces 
stawania się, oraz musi mieć wytyczony cel − ideały, dążenia, ku którym owo 
stawanie się ma być ukierunkowane. Trzecim warunkiem jest dobór sposobów 
realizacji owego procesu stawania się, dochodzenia do celu. Człowiek stający się 
zawsze stoi wobec jakichś wartości, na realizację których jest niejako skazany. 
Ten aspekt aksjologiczny wyznacza tutaj sens owego stawania się. Człowiek 
transcenduje poza siebie ku jakiejś wartości i dla jakiejś wartości tak, że buduje 
dla siebie samego i dla innych.

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Stawanie się człowieka pogranicza 363

STAWANIE SIĘ JAKO KATEGORIA PEDAGOGICZNA

W tradycji pedagogicznej kategoria stawania się odnosi się do wszystkich 
uczestników szeroko pojętej sytuacji wychowawczej lub dydaktycznej. Stawanie 
się to podejmowanie i pełnienie jakiejś funkcji, czy to wychowawcy, czy też 
ucznia lub rodzica. Jest to proces trudny, wielostronnie uwarunkowany, a przede 
wszystkim długotrwały i dynamiczny, który zachodzi w trakcie nabywania wie-
dzy naukowej, doskonalenia umiejętności w praktyce i rozwijania cech oso-
bowości w doświadczeniu pedagogicznym. Dotyczy on także, a może przede 
wszystkim, kształcenia siebie, swojej tożsamości oraz perspektyw postrzegania 
i interpretowania świata (Grochowalska 2014). Zasadniczo można wyróżnić tutaj 
dwojakie myślenie o kategorii stawania się w pedagogice. Po pierwsze, kategoria 
stawania się jest obecna w szeroko rozumianym procesie wychowania, ze wska-
zaniem na rolę sytuacji wychowawczej, którą to Krystyna Ablewicz (2003: 137) 
umiejscawia w optyce antropologicznej, a to wymaga wskazania na obecność 
w niej człowieka, a nawet – jak pisze autorka – „człowieka dorosłego i człowieka 
dorastającego – dziecka”. Rzecz nie jest jednak sprowadzona tylko do wnikliwej 
charakterystyki tych co najmniej dwóch podmiotów sytuacji, pojawia się bowiem 
coś więcej, kolejny element, tzw. pomiędzy, które „zawiera w sobie międzyludzką 
[…] przestrzeń, która tylko z pozoru może być obojętna wychowawczo” (tamże). 
Czy spotkanie wychowawcy z wychowankiem jest warunkiem zaistnienia owej 
więzi? Oczywiście nie, a dokładniej rzecz ujmując – jest niewystarczającym 
warunkiem. Należy wziąć pod uwagę wyjątkową, niepowtarzalną strukturę 
egzystencjalną każdego uczestnika tej sytuacji, a wraz z nią związane niepowta-
rzalne doświadczenie naturalne (zarówno wychowawcy, jak i wychowanka) oraz 
horyzont czasu, w którym odbywa się proces wychowania. Człowiek w procesie 
wychowania przekracza (lub przynajmniej powinien przekroczyć) owo bycie 
wychowywanym w kierunku samowychowania, autoedukacji. Wówczas jest jed-
nostką mającą własny udział w stawaniu się, udział aktywny, celowy, świadomy 
oraz zgodny z przyjętymi celami (Jankowski 2006). Wychowanie to także rozwój 
samego wychowawcy, nauczyciela. Można też określić jego działania jako sta-
wanie się wychowawcą. Jest to proces trwający całe życie i będący czymś więcej 
niż tylko byciem. Gdy spojrzymy na ten proces przez pryzmat symbolicznego 
interakcjonizmu, zauważymy, że polega on na przechodzeniu wychowawcy 
przez kolejne fazy. Warunkiem wzrostu jest umiejętność uczenia się sposobów 
interpretowania obiektów i zjawisk, definiowania siebie i sytuacji w sposób wła-
ściwy dla danej roli. Stawanie się jest procesem odniesionym do pewnej grupy, 
często bywa traktowane jako socjalizacja aspirujących do członkostwa w niej 
kandydatów (Hałas 2006). W toku owej socjalizacji ten, który się staje, rozwija 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Renata M. Sigva364

własną identyfikację, a warunkiem tego rozwoju jest właśnie interakcja, w tym 
przyjmowanie i nabywanie określonej perspektywy poznawczej, tworzenie i od-
grywanie roli, a więc wytwarzanie koncepcji działań zawodowych i sposobu ich 
prowadzenia (Marciniak 2008; Perry 2000).

Kategoria stawania się może być analizowana również przez pryzmat wy-
chowania jako kształtowania się tożsamości współczesnego człowieka w warun-
kach wielokulturowości i międzykulturowości (Nikitorowicz 2018). Zdaniem 
Wojciecha Burszty (2008) z antropologicznego punktu widzenia populacje ludz-
kie od zarania dziejów były wielokulturowe, zarówno poprzez występowanie 
różnych kultur, odrębnych grup religijnych i etnicznych, jak i z uwagi na istnienie 
norm i wartości społecznych regulujących ową różnorodność. Wielokulturowość 
to także multikulturalizm, a więc swoista ideologia, której celem jest promowa-
nie akceptacji i dowartościowywanie wielokulturowych form życia, istotnych 
zwłaszcza w warunkach miejskich, w tym także działania edukacyjne na rzecz 
dialogu międzykulturowego. Wielokulturowość jest podstawą do zaistnienia 
zjawiska międzykulturowości, z naciskiem położonym na akceptację pluralizmu 
wartości i negowaniem promowania tylko jednej kultury – kultury narodowej.

TOŻSAMOŚĆ JEDNOSTKI JAKO CIĄGŁE STAWANIE SIĘ

Zdaniem Moniki Jaworskiej-Witkowskiej (2009) edukacja wielokulturowa 
i międzykulturowa spowodowała w pedagogice nowe albo często zrekonstru-
owane obszary poszukiwań, związanych z interpretowaniem i reinterpretowa-
niem, dystansem, rekonstruowaniem tożsamości o często hybrydycznych rysach 
i ukazywaniem jednostki swoistego pogranicza. Proces pozyskiwania tożsamości 
jest zawsze zjawiskiem dynamicznym, jest wynikiem dziedzictwa przeszłości, 
komunikowania zewnętrznego i wewnętrznego. Tożsamość to rodzaj orientacji 
moralnej, swoista forma rozeznania w określonej przestrzeni wartości, w której 
pojawiają się pytania o to, co dobre, a co złe (Taylor 2001). Tożsamość stano-
wi dla ludzi swoistą niepowtarzalność, odrębność, specyficzność. Co wydaje 
się najistotniejsze, to jednostka określa swoją tożsamość. Jak zauważa Manuel 
Castells (2010), człowiek może posiadać wiele tożsamości, a owa wielość często 
rodzi sprzeczności, mniej lub bardziej wyraźne dychotomie zarówno w prezen-
tacji siebie, jak i w działaniu społecznym. Wprowadzając pojęcie tożsamości do 
nauk społecznych Erik Erikson zdefiniował ją jako trzywymiarową egzystencję 
człowieka: możliwości organizmu, aspiracje i szanse jednostki oraz role i kariery 
społeczne ofiarowane przez społeczeństwo. Autor ten koncepcję tożsamości 
odnosi się więc do tożsamości indywidualnej, dla której siłą psychiczną jest ego 
– własne ja, poprzez które następuje rozumienie samego siebie i otaczającego 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Stawanie się człowieka pogranicza 365

świata. Tworzenie swojego ja przebiega w czasie i w dialogu z innymi ludźmi, 
dzięki czemu tożsamość jest otwarta i nigdy nie jest ostateczna. Jednak gdyby 
nie tożsamość społeczna, nie byłoby tożsamości indywidualnej, ponieważ to 
ona daje szansę rozpoznawania tożsamości indywidualnej.

Jerzy Nikitorowicz (2003), analizując typy tożsamości człowieka, współ-
czynnikiem różnicowania uczynił tożsamość wielopłaszczyznową, kreowaną 
w wymiarze poziomym (diachronicznym – zmiennym) i pionowym (warstwo-
wym, nakładającym się kolejno, głównie na bazie rdzennych wartości). W tak 
kreowanej tożsamości autor wyróżnił trzy zakresy:

1)	 tożsamość dziedziczona (społeczno-kulturowa, etnocentryczna),
2)	 tożsamość jednostkowa (osobowa),
3)	tożsamość ustawicznie kształtowana (kulturowa, wielokulturowa, 

międzykulturowa).
Wymienione zakresy tożsamości bazują na transmisji kulturowej, aktyw-

ności jednostki lub grupy, dialogu, realizacji wartości. Tożsamość ustawicznie 
kształtowana, a więc będąca in statu nascendi (w procesie stawania się), odby-
wa się na pograniczu kultur, gdzie jednostka dokonuje wewnętrznego dialogu 
ze sobą i wygrywa u niej przekonanie, że tylko w interakcji z Innym może się 
doskonalić i uczyć odpowiedzialności. Ten Inny ma często całkiem odmienny 
system wartości, wyznanie, język czy kulturę. Można to zanegować, wykazać 
obojętność, ale można też doświadczać tej różności i inności poprzez życie ra-
zem, otwarcie na poznanie, pomoc, współdziałanie. Hybrydowa tożsamość jest 
mozaiką wielu wartości, zarówno tych dziedziczonych w spadku kultury własnej, 
jak i tych poznawanych, definiowanych i urzeczywistnianych (Ostrowska 2006). 
Refleksyjne określenie tożsamości wymaga odniesienia do sfery aksjologii, stąd 
światopoglądowy (kulturalistyczny) model tożsamości skłania do odejścia od 
pojęcia interakcji i posługiwania się innymi pojęciami, takimi jak: wartość, wzór 
kultury lub etos (Ogrodzka-Mazur 2007). Kształtowanie tożsamości człowieka 
jest procesem niekończącym się, dynamicznym, zmiennym kontekstualnie, na-
stawionym w dużej mierze na przyszłość, wielokierunkowym, ponadnarodowym, 
ale jest też twórczym wysiłkiem podmiotu, niwelującym napięcia i sprzecz-
ności pomiędzy elementami odziedziczonymi, wynikającymi z uwarunkowań 
społecznych i identyfikacji z osobami znaczącymi, symbolami i wartościami 
rdzennymi, a elementami zmiennymi, nabywanymi, wynikającymi z interakcji 
oraz doświadczeń uczestnictwa w kulturze i strukturach społecznych, z przy-
swajanych i uznawanych norm i wartości.

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Renata M. Sigva366

POGRANICZE I CZŁOWIEK POGRANICZA

Pogranicze to termin-klucz współczesnej humanistyki. Rozumiane szeroko 
(biorąc pod uwagę zarówno jego aspekt geograficzny, kulturowy, jak i filozoficz-
ny), dotyczy wielu paradygmatów współczesnej nauki. Pogranicze zatem to nie 
tylko miejsce, lecz także stan świadomości.

Pogranicze stanowi istotny wyznacznik współczesnej kultury, ponieważ 
samo przebywanie w kulturze mierzy się zdolnością bycia pogranicznym, a kon-
struowane wówczas systemy wartości stanowią połączenie wartości zaczerpnię-
tych z różnych systemów kulturowych (Nikitorowicz 2017). Kultura pogranicza 
jest zawsze bardziej urozmaicona i bogatsza od kultur centralnych, ponieważ 
zróżnicowane środowisko to także wiele źródeł kultur, a wielość wartości po-
zwala na spotkanie z barwnością i odmiennością. To nie jest utrata własnej 
tożsamości, lecz wzbogacanie jej poprzez wybór elementów z innej kultury; to 
dokonywanie ciągłych zmian w sobie, podejmowanie wyzwania zrozumienia 
i  interpretacji odmienności. Jest to zatem tożsamość wielowarstwowa, choć 
bywa często strzępiasta, hybrydowa (Nikitorowicz 2019).

W  myśli filozoficznej pogranicze jest opisywane jako spotkanie dwóch 
różniących się paradygmatów, podmiotów, a co za tym idzie w kontekst owej 
problematyki wpisuje się każdy dyskurs podejmujący zagadnienie dotyczące 
relacji Ja – Ty (Inny). Relacja interpersonalna jest tutaj nacechowana dialogiem 
i polifonicznością, a układ tworzy swoiste pomiędzy, pomimo odmiennych 
światopoglądów, tradycji i wartości (Orłowski 2016).

W perspektywie ontologicznej pogranicze „wyłania się jako teren osobny, choć 
bliski jednemu i drugiemu sąsiadowi, a zatem stanowiący nie tylko przedmiot spo-
ru strukturalnego, zda się wciąż nierozstrzygniętego, ale też względnie niezależny 
teren faktycznego odgraniczenia” (Lipiec 2013). Jest ono efektem swoistej dyna-
miki dziejowej jako swoista konfrontacja często skrajnie odmiennych jakościowo 
grup, które za wszelką cenę próbują zachować swoją odmienność. W ten sposób 
na przestrzeni czasu tworzy się zręb czegoś zupełnie nowego, oryginalnego, ale 
o cechach często niedomkniętej, porozrywanej, strzępiastej nowości.

Lech Witkowski (2000) zaproponował interdyscyplinarną perspektywę ujęcia 
kategorii pogranicza, dokonując reinterpretacji filozoficzno-estetycznej koncep-
cji Michaiła Bachtina na potrzeby refleksji pedagogicznej. Autor ten uwzględnił 
cztery aspekty (rozumienia) ontologii „bycia między”:

[…] może to być bowiem pogranicze w rozumieniu terytorialnym, może być prze-
sycone charakterem interakcyjnym, może być dookreślane w kontekście relacji 
(różnic i przeciwieństw) i wreszcie może być ono generowane przez ambiwalentny 

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Stawanie się człowieka pogranicza 367

status uczestniczących w nim członków sytuacji kulturowej, podmiotów czy 
kategorii deskryptywnych. (tamże: 40)

Pogranicze rozumiane jest tutaj w aspekcie przestrzennym, kulturowo-spo-
łecznym oraz kulturowo-osobowym i dotyka przekształcania się granic oso-
bowego rozwoju jednostki, rozwoju jej samoświadomości i samowiedzy, który 
dokonuje się w procesie dialogowego kontaktu z Innym. Ważnym dla całości 
problematyki pogranicza pojęciem wprowadzonym przez Bachtina jest nie- 
współobecność, dookreślanym z punktu widzenia trzech płaszczyzn: etycznej, 
estetycznej i kulturowej. W pierwszym przypadku mamy do czynienia ze spo-
tkaniem dwóch podmiotów, podczas którego dochodzi do wstępnej empatii 
(wczucia w sytuację, światopogląd partnera dialogu), a następnie do powrotu 
do własnej świadomości i nadania nowego sensu przeżyciu innego (Bachtin 
1986). Bachtin przekonuje, że nie zrozumiemy drugiego człowieka w sposób, 
który sam siebie rozumie, ale treść spotkania, pozostająca na pograniczu na-
szej możliwości, rodzi konstruktywny odzew, np. chęć pomocy czy wsparcia. 
Człowiek pogranicza jest otwarty na spotkanie, na to co nowe i różniące się od 
niego, dzięki czemu może także wzbogacić swoją osobowość.

W drugim aspekcie niewspółobecność dotyczy kwestii wyłącznie estetycz-
nych. Rodzaje relacji międzyludzkich można porównać metaforycznie do po-
wieści – tej o charakterze polifonicznym i tej określanej jako homofoniczna. 
Pierwsza wskazuje na relacje otwarte i partnerskie, zmierzające do poznania 
(i samopoznania), druga zaś to typ układów dogmatycznych, nastawionych na 
„nawracanie” i wskazywanie właściwej drogi. Bachtin dookreśla pierwszy rodzaj 
relacji jako etyczne, nacechowane odpowiedzialnym podejściem do drugiego 
człowieka (Handler 2009).

Trzecim aspektem, na płaszczyźnie którego mamy do czynienia z problema-
tyką niewspółobecności, jest sfera kulturowa, przy założeniu, że „cudza kultura 
odsłania się dopiero w oczach innej kultury” (Bachtin 1986: 474).

Tutaj to dwie różniące się kultury najwięcej mogą zyskać na wzajemnym 
spotkaniu, na swoistym oglądzie tego, co obce (inne) z własnej perspektywy 
światopoglądowej. To właśnie dzięki Innemu i jego światoodczuciu (kulturze) 
można spojrzeć na siebie oczami drugiego, a tym samym w pełni odpowiedzieć 
na fundamentalne pytanie o to, kim jestem i kim się staję. Na pograniczu et-
nicznym, religijnym, światopoglądowym, gdzie ma miejsce wspólna egzystencja 
zróżnicowanych grup społecznych, poszczególne jednostki mają okazję do głęb-
szego przeżywania swojego człowieczeństwa (Orłowski 2016: 40).

Zbigniew Kurcz zdefiniował swoisty profil cech człowieka pogranicza, wśród 
których znajdują się otwartość i krytycyzm wobec obcych. Jest on:

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Renata M. Sigva368

[…] bardziej przywiązany lub obojętny do wartości własnej grupy narodowej niż 
mieszkańcy centrum. Człowiek pogranicza jest bardziej zaradny i przedsiębior-
czy (jeśli dotyczy to nawet aktywności o patologicznym charakterze), bardziej 
innowacyjny i skłonny do akceptacji idei i nowinek napływających z zewnątrz, 
szczególnie wówczas, gdy dostrzega ich pozytywne konsekwencje dla siebie. 
(Kurcz 2008: 20)

Zbiór cech charakteryzujących człowieka pogranicza wpisuje się w profil 
człowieka nowoczesnego, wyemancypowanego z krępujących więzi społecznych, 
który zarazem dba o siebie i swoją kondycję socjoekonomiczną. To człowiek 
indywidualista, który swoją tożsamość buduje samodzielnie, kształtując ja na 
własnych wyborach dokonywanych w obrębie zasobów społeczno-kulturowych, 
niezwiązanych bezpośrednio z grupami społecznymi.

Jerzy Nikitorowicz podpowiada, kim ma być człowiek pogranicza, rysując 
jego dość wyrazisty obraz jako tego, który:

−	 potrafi uwolnić się z jednoprojektowych dogmatów ograniczających wyjście 
poza ustalone granice,

−	 upomina się o podmiotowość, uwalnia się z uprzedmiotowienia,
−	 odbudowuje i tworzy alternatywy, przywołuje zapomniane obszary myślenia 

i badań,
−	 respektuje prawo istnienia obok, na równych prawach, uwalnia się od kseno-

fobii i megalomanii,
−	 potrafi znaleźć się w układzie polifonicznym, który polega na łączeniu w jedną 

muzyczną całość kilku jednocześnie brzmiących samodzielnych melodii,
−	 jest świadomy różnic, ale i podobieństw, propaguje różne formy interakcji, 

odżegnuje się od budowania wspólnoty na koncepcji obcości i wrogości,
−	 nie dopuszcza do izolacji kulturowej, nie zrywa naturalnych więzi,
−	 pozyskuje nowe obszary myślenia i refleksji,
−	 przekształca koncepcję „swój – obcy”, traktując tym samym odmienność i in-

ność nie w kategoriach zagrożenia, wrogości, nienormalności, ale coś intere-
sującego, stymulującego, fascynującego, pomocnego w rozumieniu człowieka 
i świata. (Nikitorowicz 1996: 338)

Wydaje się, że to właśnie u człowieka pogranicza kształtuje się tożsamość 
otwarta, aktywna, tożsamość międzykulturowa.

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Stawanie się człowieka pogranicza 369

STAWANIE SIĘ CZŁOWIEKA POGRANICZA W PROCESIE 
EDUKACJI MIĘDZYKULTUROWEJ

W edukacji międzykulturowej wskazuje się, że jej zasadnicze cele i powin-
ności mocno wiążą się ze sferą wartości. Zwraca się przy tym uwagę na proces 
przemiany, która powinna – także dzięki działaniom pedagogicznym – zacho-
dzić w osobie przyjmującej za własne cele i powinności edukacji międzykulturo-
wej, dążącej do ich urzeczywistniania i z tej racji ćwiczącej się w sprawnościach 
niezbędnych do uczestniczenia w relacjach międzykulturowych. Pogranicze to 
często stan chaosu, zagubienia, anomii i to właśnie zdaniem Nikitorowicza (2014) 
winno być celem edukacji, czyli kształtowanie takiego człowieka pogranicza, 
który dokonuje ustawicznych zmian w sobie, opuszcza centrum, wychodzi na 
pogranicza myślowe i badawcze, próbując spojrzeć z boku lub z drugiej strony 
na kulturę dominującą, dostrzega uwikłania i chaos i  jest przygotowany do 
wyboru wartości.

Aksjologia międzykulturowości opiera się na szacunku dla różnic etnicznych, 
rasowych i kulturowych danego społeczeństwa oraz na tolerancji i nieustannym 
procesie dialogu kultur. Sprzyja kształtowaniu tożsamości mocno zakorzenionej 
w „ojczyźnie lokalnej”, a jednocześnie otwartej i poszukującej, ciągle doskonalącej 
się, stającej się po prostu.

Pogranicze współcześnie staje się więc naturalnym środowiskiem człowieka, 
rozumianym jako „leżący poza centrum obszar zróżnicowań, inności i odmien-
ności, gdzie można porównywać, odkrywać, wykazywać zdziwienie, negocjować 
i prowadzić dialog” (tamże: 177).

Świadomość odrębności kulturowej zarówno wyzwala u człowieka pograni-
cza poczucie tożsamości społecznej i kulturowej (rodzinnej, religijnej, wyzna-
niowej, etnicznej), jak i powoduje zagrożenie, utratę poczucia bezpieczeństwa, 
lęk przed nietolerancją grupy dominującej. Rodzi się zatem wyraźna potrzeba 
dyskusji oraz opracowania spójnych propozycji programowych i realizacyjnych 
edukacji aksjologicznej, wielo- i międzykulturowej, jak również przygotowania 
kompetentnych pedagogów, których wiedza i umiejętności, w szczególności 
w określonych zakresach, umożliwią:

−	 przejście od tożsamości jednowymiarowej do rozproszonej i  wielo-
kulturowej; wybór wartości i tożsamości zgodnie ze współczynnikiem 
humanistycznym,

−	 przejście od monologu do dialogu kultur, od dominacji stereotypów 
i uprzedzeń do wzajemnego zrozumienia, otwarcia na świat, do nego-
cjacji i dbałości o wspólny spadek kultury pogranicza,

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Renata M. Sigva370

−	 przejście od wychowania doktrynalnego, adaptacyjnego, przedmioto-
wego do wychowania szanującego inność, podmiotowego i przyjaznego 
(Nikitorowicz 2017).

Człowiek pogranicza ma specyficzną tożsamość, zmienną, o charakterze 
procesualnym, a jego profil wpisuje się w rys człowieka nowoczesnego, wyeman-
cypowanego z krępujących więzi społecznych, który zarazem dba o siebie i swoją 
kondycję socjoekonomiczną. Blisko mu do wzoru indywidualisty, który swoją 
tożsamość buduje samodzielnie, opierając ja na własnych wyborach, dokony-
wanych w obrębie szerokich zasobów społeczno-kulturowych, niezwiązanych 
bezpośrednio i wprost z grupami realnej przynależności jednostki (Machaj 2016). 
Podstawową wykładnią i jednocześnie źródłem stawania się człowieka pograni-
cza jest dynamizm. Jest to zresztą charakter życia człowieka, droga ku czemuś, 
ruch, zmiana, rozwój. Przekraczanie własnych horyzontów, w których jednostka 
czasem jest za bardzo zakorzeniona, to droga do optymalnego rozwoju, a rozwój 
człowieka to wielość, różnorodność, to sięganie do tego, co niekoniecznie jest 
źródłem naszego poznania, to bycie sobą, ale w różnych wcieleniach kulturowych 
i aksjologicznych. Horyzontalny wariant dynamizmu jest nacechowany dwo-
istością, ambiwalencją, oscylowaniem wokół skrajności, ale może też posiadać 
inny wymiar – wertykalny – i wówczas dynamizm człowieka wymaga widzenia 
perspektywy diachronicznej, skokowej zmiany, poszukiwania drogi ku lepszemu. 
Stawanie się człowieka pogranicza odnosi się do przyszłości, choć jego źródła 
tkwią w dzisiejszym świecie; jest wyzwaniem dla edukacji międzykulturowej, 
a zwłaszcza dla tzw. aksjologii międzykulturowości. Dotyczy to konstruowania 
systemu edukacyjnego orientowanego na inicjowanie i realizowanie swoistego 
dialogu międzykulturowego, w ramach którego może następować kształtowa-
nie postaw otwartości i rozumienia oraz uzyskiwanie porozumienia z innymi 
kulturami.

BIBLIOGRAFIA

Ablewicz, K. (2003). Teoretyczne i metodologiczne podstawy pedagogiki antropologicznej. 
Studium sytuacji wychowawczej. Kraków: Wydawnictwo UJ.

Bachtin, M. (1986). Estetyka twórczości słownej. Warszawa: PIW.
Burszta, W. (2008). Od wielokulturowości do międzykulturowości, z monokulturą w tle. 

Kultura Współczesna, nr 2(56), 19–36.
Castells, M. (2010). Społeczeństwo sieci. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Grochowalska, M. (2014). Dylematy nowicjusza. Konteksty stawania sie nauczycielem 

edukacji przedszkolnej. Edukacja Elementarna, nr 31, 27–40.
Grzmot-Bilski, G.J. (1996). Idea racjonalności w filozofii A.N. Whiteheada. Bydgoszcz: 

Wydawnictwo Uczelniane Wyższej Szkoły Pedagogicznej.

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Stawanie się człowieka pogranicza 371

Hałas, E. (2006). Interakcjonizm symboliczny. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Handler, W. (2009). Etyka podmiotowej kreacji u Bachtina i Lacana. W: D. Ulicka (red.), 

Ja-inny. Wokół Bachtina (s. 5–23). Krakow: Universitas.
Jankowski, D. (2006). Edukacja wobec zmiany. Toruń: Wydawnictwo Adam Marszałek.
Jaworska-Witkowska, M. (2009). Ku kulturowej koncepcji pedagogiki. Kraków: Oficyna 

Wydawnicza Impuls.
Jusiak, J. (2006). Pojęcie czasu u Jamesa i Whiteheada. W: B. Ogrodnik, K.W. Gródka 

(red.), Studia Whiteheadiana (T. 2). Kraków: Wydawnictwo PAT.
Kurcz, Z. (2008). Przedmiot socjologii pogranicza w świetle polskich doświadczeń.  

W: Z. Kurcz (red.), Polskie pogranicza w procesie przemian (T. 1; s. 19–29). Wałbrzych: 
Wydawnictwo WWSZiP.

Lipiec, J. (2013). Filozofia pogranicza, pogranicze filozofii. Zeszyty Naukowe Politechniki 
Śląskiej, nr 65, 197–206.

Machaj, I. (2016). Pogranicze a tożsamość. Ile zmienności, ile stabilności? Pogranicze. 
Studia Społeczne, t. 27, cz. 1, 61–75, DOI: https://doi.org/10.15290/pss.2016.27.01.04.

Magee, B. (2000). Wyznania filozofa. Warszawa: Wydawnictwo Prószyński i S-ka.
Marciniak, Ł.T. (2008). Stawanie się nauczycielem akademickim. Analiza symboliczno-

-interakcjonistyczna. Przegląd Socjologii Jakościowej, t. 4(2), 1–141.
Nikitorowicz, J. (1996). Edukacja regionalna, wielokulturowa i  międzykulturowa.  

W: H. Kwiatkowska, Z. Kwieciński (red.), Demokracja a oświata, kształcenie i wy-
chowanie (s. 335–344). Toruń: Polskie Towarzystwo Pedagogiczne.

Nikitorowicz, J. (2003). Typy tożsamości człowieka w społeczeństwie zróżnicowanym 
kulturowo. Chowanna, nr 1, 50–66.

Nikitorowicz, J. (2014). Wielokulturowość – pogranicze – człowiek pogranicza. Ku pa-
radygmatowi wspołistnienia, zachowania i kreowania pokoju. Drohiczyński Przegląd 
Naukowy, nr 6/24, 171–189.

Nikitorowicz, J. (2017). Etnopedagogika w kontekście wielokulturowości i ustawicznie 
kształtującej się tożsamości. Kraków: Oficyna Wydawnicza Impuls.

Nikitorowicz, J. (2018). Edukacja międzykulturowa w procesie wspierania rozwoju toż-
samości w warunkach wielokulturowości. Kultura i Edukacja, nr 3(121), 55–68.

Nikitorowicz, J. (2019). Hybrydowa tożsamość na kulturowym pograniczu – po-
tencjał i  problem osobisty i  grupowy? Annales Universitatis Mariae Curie- 
-Skłodowska. Sectio J, Paedagogia-Psychologia, vol. 32(2), 11–20, DOI: https://doi.
org/10.17951/j.2019.32.2.11-22.

Ogrodzka-Mazur, E. (2007). Kompetencja aksjologiczna dzieci w  młodszym wieku 
szkolnym. Studium porównawcze środowisk zróżnicowanych kulturowo. Katowice: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego.

Orłowski, A. (2016). Fascynacje pograniczem w  dwudziestowiecznej myśli filozo-
ficznej i antropologicznej – Bachtin, Todorov, Buber, Levinas. Pogranicze. Polish 
Borderlands Studies, t. 4(1), 5–23, DOI: https://doi.org/10.25167/ppbs439.

Ostrowska, U. (2006). Aksjologiczne podstawy wychowania. W: B. Śliwerski (red.), 
Pedagogika, podstawy nauk o wychowaniu (T. 1; s. 392–414). Gdańsk: GWP.

Perry, R. (2000). Teoria i praktyka. Proces stawania się nauczycielem. Warszawa: WSiP.
Skarga, B. (2005). Granice historyczności. Warszawa: PIW.

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS



Renata M. Sigva372

Stróżewski, W. (1987). O stawaniu się człowiekiem. Zeszyty Naukowe Uniwersytetu 
Jagiellońskiego. Prace Pedagogiczne, nr 6, 103–110.

Tatarkiewicz, W. (1998). Historia filozofii. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Taylor, C. (2001). Źródła podmiotowości. Narodziny tożsamości nowoczesnej. Warszawa: 

Wydawnictwo Naukowe PWN.
Witkowski, L. (2000). Uniwersalizm pogranicza. O semiotyce kultury Michała Bachtina 

w kontekście edukacji. Torun: Wydawnictwo Adam Marszałek.
Wojtyła, K. (2000). Osoba i czyn oraz inne studia antropologiczne. Lublin: Wydawnictwo 

Towarzystwa Naukowego.
Żelazny, M. (2000). Heglowska filozofia ducha. Warszawa: Wydawnictwo Instytutu 

Filozofii i Socjologii PAN.

Pobrane z czasopisma Annales N - Educatio Nova http://educatio.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 02:01:15

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

